Creazione, Dio non e contro Darwin

Fiorenzo Facchini *

Tra evoluzione, come teoria scientifica, e creazione, come verita teologica, se si
prendono nei contenuti propri di ciascuna, non dovrebbero esserci contrapposizioni.
Stephen Gould (1992) ha osservato che esse appartengono a due ordini di
conoscenza diversi, a due magisteri non sovrapponibili (noma: non overlapping
magisteria) e quindi non possono entrare in conflitto tra loro. La verita della creazione
non implica che la realta, cosi come noi la vediamo, provenga direttamente da Dio,
da un cenno della sua volonta, dalla sua parola, come dice la Bibbia, quasi che non
abbia avuto un passato, una storia, e neppure implica che la realta creata debba
essere vista, secondo un’idea cara alla teologia naturale del teologo Paley e
fortemente osteggiata da Darwin, come un orologio perfettamente predefinito,
funzionante e sempre uguale a se stesso. Tra le sollecitazioni culturali
dell’evoluzionismo quella del carattere storico della vita, cioe delle vicende che
I’hanno caratterizzata sulla terra, € tra le piu forti. Variazioni negli esseri viventi e
vicende ambientali complesse fanno apparire il mondo della natura come una realta
dinamica e non statica, che ha portato al popolamento degli spazi acquatici e terrestri
con i milioni di specie che oggi si contano. Vi sono stati eventi casuali ed eventi di
tipo deterministico dovuti alle leggi della natura. Tutto si € succeduto in diverse
centinaia di milioni di anni. Sarebbe illusorio riferire la storia della vita a un progettista
o0 un operatore, come se tutto, in ogni particolare, fosse stato progettato in vista di
uno scopo. Nello stesso tempo il mondo della natura ci appare ordinato e armonico
nel suo insieme. E un sistema che funziona. E il Creatore? Come pud essere visto in
questa storia della terra e della vita sulla terra, segnata da eventi aleatori e da eventi
di tipo deterministico? Con quale rapporto con la realta presente? La teologia, sulla
linea del pensiero di san Tommaso, vede Dio come «causa prima» che fa esistere le
cose, cioe gli elementi della natura, come «cause seconde», nel loro inizio e nei
cambiamenti che le caratterizzano. I fattori della natura vengono considerati come

«cause seconde». Si puo dire che nella evoluzione si prolunga la creazione. Questo
modo di agire di Dio corrisponde a un‘economia che lascia autonomia e spazio alle

«cause seconde», cioe ai diversi fattori, anche casuali, che agiscono nella natura. Dio
non fa le cose, fa in modo che si facciano, diceva Teilhard de Chardin. Il Catechismo
della Chiesa cattolica cosi si esprime: «Dio e la causa prima che opera nelle e per
mezzo delle cause seconde» (n. 308). Dunque una creazione che si manifesta nel
tempo attraverso le trasformazioni della natura creata da Dio.

Nell’economia divina, che include lo sviluppo e il manifestarsi delle potenzialita della
creazione, puo essere visto il Big Bang, la grande esplosione a cui vengono ricollegati
gli inizi e la formazione dell’'universo. Alcuni vedono nel Big Bang una prova scientifica
della creazione, ma cid0 non & corretto, proprio perché il concetto di creazione &
essenzialmente di ordine filosofico, e il Big Bang € una teoria scientifica, per quanto
attualmente la piu accreditata, che si fonda su un modello e su ragionamenti, non su



dati empiricamente rilevabili. Il passaggio dal nulla all’esistenza non € documentabile.
Le vicende che sono seguite da quel primo istante per I'energia e la materia possono
inquadrarsi nello sviluppo di potenzialita della creazione e quindi nell’'economia delle
«cause seconde». Nessuno pud negare la sintonia delle forze della natura e I'armonia
che la caratterizza nel suo insieme. La regolarita del movimento degli astri, come le
interazioni a livello infra-atomico e molecolare, non sono inquadrabili nella casualita.
Si puo parlare di razionalita scientifica nella natura che rimanda a una mente
superiore, ha osservato Benedetto XVI. Ma risalire a una causa intelligente superiore,
in qualunque modo essa abbia operato, € ragionevole e non impedisce di cercare
spiegazioni alle forze della natura e alla loro interazione ai vari livelli. L'intelligibilita
del reale induce a pensare a una intelligenza che sta a monte di tutto. Questo
ragionamento € a sua volta possibile perché c’e una intelligenza, quella umana, che
e in grado di conoscere la realta nelle sue diverse espressioni. Il riferimento
dell’'universo e della vita a una causa intelligente di ordine trascendente diventa
congruente con la realta che si osserva.

Dalla visione scientifica o dalla visione teologica possono sorgere difficolta o
incongruenze tra I'una e l'altra. Un certo modo di intendere la creazione pud far
pensare a un mondo bene ordinato in tutte le sue parti, a un sistema perfettamente
funzionante. La creazione viene intesa come sinonimo di opera perfetta. A cio puo
avere contribuito l'attribuzione diretta di tutte le cose al Creatore, secondo il racconto
biblico. Per le diverse realta create nei sei giorni si dice: «Dio vide che era cosa
buona». E chi potrebbe dubitare della bonta intrinseca degli elementi della natura?
In realta un mondo che si € formato per una serie infinita di trasformazioni ed e
passato attraverso varie tappe di organizzazione dei viventi, un mondo che ha
conosciuto cataclismi, terremoti, estinzioni di specie non pu0 essere un mondo
perfetto. Lo rileva il Catechismo che, pur non usando il termine di evoluzione, osserva
che il mondo non & stato creato come noi lo vediamo, ma «in stato di via verso la
perfezione ultima». La presenza del male nel mondo e un’altra incongruenza con
I'idea di creazione e di progetto di Dio Creatore che spesso viene rilevata. Darwin
stesso ne era disorientato. Non riusciva a rendersi conto di come vi sia tanta
sofferenza in un mondo voluto da Dio. Ciod che lo turbava era soprattutto la sofferenza
cosciente, la sofferenza umana innocente, lui che era stato provato dalla morte di
una figlia appena dodicenne. Tutto questo in un mondo che non ha un riferimento
trascendente puo essere piu facilmente spiegato. Ma se si ammette un Creatore
all’origine di tutto, se si ammette un suo disegno, come € possibile pensare che egli
abbia creato un mondo che produce tanta sofferenza? Non avrebbe potuto farlo
migliore? E questa una delle obiezioni o degli interrogativi piu forti che si pone chi
ammette un progetto di Dio Creatore. Certamente vi sono limiti intrinseci al sistema
della natura. Il carattere contingente delle cose si manifesta nella precarieta e
provvisorieta e nell'inevitabile logorio prodotto nel tempo. La morte degli individui fa
parte del ciclo della vita e da spazio ad altri. E inevitabile. Il vero problema non &
questo. Piuttosto ci si puo chiedere se questa contingenza abbia un senso, se tutto si
esaurisce in questa prospettiva. Per rispondere non ci si puo limitare agli orizzonti
della scienza. Ci si porta inevitabilmente sul piano filosofico. A questo punto puo



aprirsi la prospettiva della fede che si fonda sulla rivelazione di Dio e apre a orizzonti
che vanno oltre quello terreno. Il progetto di Dio sul mondo da Iui creato non &
intramondano, non si esaurisce nella natura, ma si allarga a eventi che non riusciamo
a immaginare e soltanto intravediamo nella fede. Essi hanno qualche connessione
con il mondo presente, con la sofferenza e con la morte, dalle quali pud germogliare
una realta nuova. Di fronte al male nel mondo, allo sconcerto della sofferenza e della
morte I'annuncio cristiano rivela un progetto superiore che ha del paradossale.

Tra i Mammiferi le scimmie sono quelli meno lontani dalla forma umana. Ma quale
parentela abbiamo con loro? Una parentela diretta, per discendenza, con le scimmie
antropomorfe, nonostante si cerchino le somiglianze con 'uomo, non viene sostenuta
da nessuno. Allora una parentela collaterale? E quello che oggi si ritiene in base alle
ricerche della paleoantropologia e della biologia molecolare: viene ammesso 6,7
milioni di anni fa un ceppo comune per le Antropomorfe e per gli Ominidi, tra i quali
si sviluppera la linea umana. L'accettazione di queste umili origini del'uomo puo
presentare qualche problema, soprattutto per la precomprensione che possiamo
avere dalla descrizione della prima coppia umana fornitaci dalla Bibbia e dalle
rappresentazioni di Michelangelo. Tuttavia una corretta interpretazione del testo
biblico e l'individuazione di cido che costituisce l'identita dell’essere umano dal punto
di vista biologico e spirituale consentono di aprirsi all’evoluzione dell’'uomo senza
scandalizzarsi. L'uomo che oggi vediamo & punto di arrivo di un cammino non ancora
concluso, ma cio che lo contraddistingue sul piano culturale e spirituale c’e sempre
stato. Ammettendo un salto ontologico nella comparsa dell'uomo e quindi il concorso
di Dio Creatore, come pud essere visto cid? E un’intrusione di Dio nella storia della
vita? Dio non lascia piu fare alle «cause seconde»? L'obiezione viene mossa partendo
anche dalla critica che viene fatta alla teoria dell’«Intelligent Design» che introduce
una causa esterna per la formazione di strutture «irriducibilmente complesse» nel
corso dell’evoluzione. Qualcosa di simile si avrebbe ammettendo la creazione
immediata dell’'anima in un ominide. Sarebbe un caso particolare della teoria
dell’«Intelligent Design», per la quale si muovono giuste critiche. In realta I'obiezione
non regge.

Infatti I'intervento di Dio nella comparsa dell'uomo non & per supplire a deficienze di
causalita di ordine naturale al fine di realizzare una struttura biologica complessa, ma
perché la struttura fisica del vivente non & adeguata a produrre da sola un essere
arricchito dello spirito. Occorre una volonta superiore, il concorso di Dio Creatore.
Quando e come cio sia avvenuto € impossibile dirlo o immaginarlo. Non possiamo
avere la pretesa di entrare nei pensieri del Creatore. D’altra parte, la comparsa di un
essere intelligente e libero, che e cosciente e da coscienza alle cose e riesce a
contrastare la selezione naturale, non fa pensare che dietro tutte le vicende ci sia
qualcosa che sfugge alle considerazioni di una mente umana? Ammettere che ci sia
del mistero in questa costruzione dell'universo che si cerca di esplorare non €
un’abdicazione alla nostra intelligenza, ma caso mai il riconoscerne i limiti. Molti
equivoci nel dibattito su evoluzione e creazione sono venuti dalla pretesa di
contestare la creazione sulla base della teoria dell’evoluzione mettendo il racconto



biblico sullo stesso piano della scienza, ma sono venuti anche dall’'opposizione
all’evoluzione motivata da una lettura errata della Sacra Scrittura, come & avvenuto
per il caso Galilei. Nello stesso tempo non si puo ricavare dalla scienza quello che la
scienza non puo dire, e cioe dimostrare o negare |'esistenza di Dio o dell’anima. Sono
fondamentalismi di segno opposto che purtroppo persistono ancora in alcune frange
del mondo scientifico e del mondo religioso e non giovano né alla scienza né alla
religione. Non dobbiamo scegliere tra evoluzione e creazione. La dottrina teologica e
la narrazione biologica dell’evoluzione sono complementari.

Articolo pubblicato su "Avvenire” di 24 sett. 2012



