
Creazione, Dio non è contro Darwin 
Fiorenzo Facchini * 

 

 

Tra evoluzione, come teoria scientifica, e creazione, come verità teologica, se si 

prendono nei contenuti propri di ciascuna, non dovrebbero esserci contrapposizioni. 

Stephen Gould (1992) ha osservato che esse appartengono a due ordini di 

conoscenza diversi, a due magisteri non sovrapponibili (noma: non overlapping 

magisteria) e quindi non possono entrare in conflitto tra loro. La verità della creazione 

non implica che la realtà, così come noi la vediamo, provenga direttamente da Dio, 

da un cenno della sua volontà, dalla sua parola, come dice la Bibbia, quasi che non 

abbia avuto un passato, una storia, e neppure implica che la realtà creata debba 

essere vista, secondo un’idea cara alla teologia naturale del teologo Paley e 

fortemente osteggiata da Darwin, come un orologio perfettamente predefinito, 

funzionante e sempre uguale a se stesso. Tra le sollecitazioni culturali 

dell’evoluzionismo quella del carattere storico della vita, cioè delle vicende che 

l’hanno caratterizzata sulla terra, è tra le più forti. Variazioni negli esseri viventi e 

vicende ambientali complesse fanno apparire il mondo della natura come una realtà 

dinamica e non statica, che ha portato al popolamento degli spazi acquatici e terrestri 

con i milioni di specie che oggi si contano. Vi sono stati eventi casuali ed eventi di 

tipo deterministico dovuti alle leggi della natura. Tutto si è succeduto in diverse 

centinaia di milioni di anni. Sarebbe illusorio riferire la storia della vita a un progettista 

o un operatore, come se tutto, in ogni particolare, fosse stato progettato in vista di 

uno scopo. Nello stesso tempo il mondo della natura ci appare ordinato e armonico 

nel suo insieme. È un sistema che funziona. E il Creatore? Come può essere visto in 

questa storia della terra e della vita sulla terra, segnata da eventi aleatori e da eventi 

di tipo deterministico? Con quale rapporto con la realtà presente? La teologia, sulla 

linea del pensiero di san Tommaso, vede Dio come «causa prima» che fa esistere le 

cose, cioè gli elementi della natura, come «cause seconde», nel loro inizio e nei 

cambiamenti che le caratterizzano. I fattori della natura vengono considerati come 

«cause seconde». Si può dire che nella evoluzione si prolunga la creazione. Questo 

modo di agire di Dio corrisponde a un’economia che lascia autonomia e spazio alle 

«cause seconde», cioè ai diversi fattori, anche casuali, che agiscono nella natura. Dio 

non fa le cose, fa in modo che si facciano, diceva Teilhard de Chardin. Il Catechismo 

della Chiesa cattolica così si esprime: «Dio e la causa prima che opera nelle e per 

mezzo delle cause seconde» (n. 308). Dunque una creazione che si manifesta nel 

tempo attraverso le trasformazioni della natura creata da Dio. 

Nell’economia divina, che include lo sviluppo e il manifestarsi delle potenzialità della 

creazione, può essere visto il Big Bang, la grande esplosione a cui vengono ricollegati 

gli inizi e la formazione dell’universo. Alcuni vedono nel Big Bang una prova scientifica 

della creazione, ma ciò non è corretto, proprio perché il concetto di creazione è 

essenzialmente di ordine filosofico, e il Big Bang è una teoria scientifica, per quanto 

attualmente la più accreditata, che si fonda su un modello e su ragionamenti, non su 



dati empiricamente rilevabili. Il passaggio dal nulla all’esistenza non è documentabile. 

Le vicende che sono seguite da quel primo istante per l’energia e la materia possono 

inquadrarsi nello sviluppo di potenzialità della creazione e quindi nell’economia delle 

«cause seconde». Nessuno può negare la sintonia delle forze della natura e l’armonia 

che la caratterizza nel suo insieme. La regolarità del movimento degli astri, come le 

interazioni a livello infra-atomico e molecolare, non sono inquadrabili nella casualità. 

Si può parlare di razionalità scientifica nella natura che rimanda a una mente 

superiore, ha osservato Benedetto XVI. Ma risalire a una causa intelligente superiore, 

in qualunque modo essa abbia operato, è ragionevole e non impedisce di cercare 

spiegazioni alle forze della natura e alla loro interazione ai vari livelli. L’intelligibilità 

del reale induce a pensare a una intelligenza che sta a monte di tutto. Questo 

ragionamento è a sua volta possibile perché c’è una intelligenza, quella umana, che 

è in grado di conoscere la realtà nelle sue diverse espressioni. Il riferimento 

dell’universo e della vita a una causa intelligente di ordine trascendente diventa 

congruente con la realtà che si osserva. 

Dalla visione scientifica o dalla visione teologica possono sorgere difficoltà o 

incongruenze tra l’una e l’altra. Un certo modo di intendere la creazione può far 

pensare a un mondo bene ordinato in tutte le sue parti, a un sistema perfettamente 

funzionante. La creazione viene intesa come sinonimo di opera perfetta. A ciò può 

avere contribuito l’attribuzione diretta di tutte le cose al Creatore, secondo il racconto 

biblico. Per le diverse realtà create nei sei giorni si dice: «Dio vide che era cosa 

buona». E chi potrebbe dubitare della bontà intrinseca degli elementi della natura? 

In realtà un mondo che si è formato per una serie infinita di trasformazioni ed è 

passato attraverso varie tappe di organizzazione dei viventi, un mondo che ha 

conosciuto cataclismi, terremoti, estinzioni di specie non può essere un mondo 

perfetto. Lo rileva il Catechismo che, pur non usando il termine di evoluzione, osserva 

che il mondo non è stato creato come noi lo vediamo, ma «in stato di via verso la 

perfezione ultima». La presenza del male nel mondo è un’altra incongruenza con 

l’idea di creazione e di progetto di Dio Creatore che spesso viene rilevata. Darwin 

stesso ne era disorientato. Non riusciva a rendersi conto di come vi sia tanta 

sofferenza in un mondo voluto da Dio. Ciò che lo turbava era soprattutto la sofferenza 

cosciente, la sofferenza umana innocente, lui che era stato provato dalla morte di 

una figlia appena dodicenne. Tutto questo in un mondo che non ha un riferimento 

trascendente può essere più facilmente spiegato. Ma se si ammette un Creatore 

all’origine di tutto, se si ammette un suo disegno, come è possibile pensare che egli 

abbia creato un mondo che produce tanta sofferenza? Non avrebbe potuto farlo 

migliore? È questa una delle obiezioni o degli interrogativi più forti che si pone chi 

ammette un progetto di Dio Creatore. Certamente vi sono limiti intrinseci al sistema 

della natura. Il carattere contingente delle cose si manifesta nella precarietà e 

provvisorietà e nell’inevitabile logorio prodotto nel tempo. La morte degli individui fa 

parte del ciclo della vita e dà spazio ad altri. È inevitabile. Il vero problema non è 

questo. Piuttosto ci si può chiedere se questa contingenza abbia un senso, se tutto si 

esaurisce in questa prospettiva. Per rispondere non ci si può limitare agli orizzonti 

della scienza. Ci si porta inevitabilmente sul piano filosofico. A questo punto può 



aprirsi la prospettiva della fede che si fonda sulla rivelazione di Dio e apre a orizzonti 

che vanno oltre quello terreno. Il progetto di Dio sul mondo da lui creato non è 

intramondano, non si esaurisce nella natura, ma si allarga a eventi che non riusciamo 

a immaginare e soltanto intravediamo nella fede. Essi hanno qualche connessione 

con il mondo presente, con la sofferenza e con la morte, dalle quali può germogliare 

una realtà nuova. Di fronte al male nel mondo, allo sconcerto della sofferenza e della 

morte l’annuncio cristiano rivela un progetto superiore che ha del paradossale. 

Tra i Mammiferi le scimmie sono quelli meno lontani dalla forma umana. Ma quale 

parentela abbiamo con loro? Una parentela diretta, per discendenza, con le scimmie 

antropomorfe, nonostante si cerchino le somiglianze con l’uomo, non viene sostenuta 

da nessuno. Allora una parentela collaterale? È quello che oggi si ritiene in base alle 

ricerche della paleoantropologia e della biologia molecolare: viene ammesso 6,7 

milioni di anni fa un ceppo comune per le Antropomorfe e per gli Ominidi, tra i quali 

si svilupperà la linea umana. L’accettazione di queste umili origini dell’uomo può 

presentare qualche problema, soprattutto per la precomprensione che possiamo 

avere dalla descrizione della prima coppia umana fornitaci dalla Bibbia e dalle 

rappresentazioni di Michelangelo. Tuttavia una corretta interpretazione del testo 

biblico e l’individuazione di ciò che costituisce l’identità dell’essere umano dal punto 

di vista biologico e spirituale consentono di aprirsi all’evoluzione dell’uomo senza 

scandalizzarsi. L’uomo che oggi vediamo è punto di arrivo di un cammino non ancora 

concluso, ma ciò che lo contraddistingue sul piano culturale e spirituale c’è sempre 

stato. Ammettendo un salto ontologico nella comparsa dell’uomo e quindi il concorso 

di Dio Creatore, come può essere visto ciò? È un’intrusione di Dio nella storia della 

vita? Dio non lascia più fare alle «cause seconde»? L’obiezione viene mossa partendo 

anche dalla critica che viene fatta alla teoria dell’«Intelligent Design» che introduce 

una causa esterna per la formazione di strutture «irriducibilmente complesse» nel 

corso dell’evoluzione. Qualcosa di simile si avrebbe ammettendo la creazione 

immediata dell’anima in un ominide. Sarebbe un caso particolare della teoria 

dell’«Intelligent Design», per la quale si muovono giuste critiche. In realtà l’obiezione 

non regge. 

Infatti l’intervento di Dio nella comparsa dell’uomo non è per supplire a deficienze di 

causalità di ordine naturale al fine di realizzare una struttura biologica complessa, ma 

perché la struttura fisica del vivente non è adeguata a produrre da sola un essere 

arricchito dello spirito. Occorre una volontà superiore, il concorso di Dio Creatore. 

Quando e come ciò sia avvenuto è impossibile dirlo o immaginarlo. Non possiamo 

avere la pretesa di entrare nei pensieri del Creatore. D’altra parte, la comparsa di un 

essere intelligente e libero, che è cosciente e dà coscienza alle cose e riesce a 

contrastare la selezione naturale, non fa pensare che dietro tutte le vicende ci sia 

qualcosa che sfugge alle considerazioni di una mente umana? Ammettere che ci sia 

del mistero in questa costruzione dell’universo che si cerca di esplorare non è 

un’abdicazione alla nostra intelligenza, ma caso mai il riconoscerne i limiti. Molti 

equivoci nel dibattito su evoluzione e creazione sono venuti dalla pretesa di 

contestare la creazione sulla base della teoria dell’evoluzione mettendo il racconto 



biblico sullo stesso piano della scienza, ma sono venuti anche dall’opposizione 

all’evoluzione motivata da una lettura errata della Sacra Scrittura, come è avvenuto 

per il caso Galilei. Nello stesso tempo non si può ricavare dalla scienza quello che la 

scienza non può dire, e cioè dimostrare o negare l’esistenza di Dio o dell’anima. Sono 

fondamentalismi di segno opposto che purtroppo persistono ancora in alcune frange 

del mondo scientifico e del mondo religioso e non giovano né alla scienza né alla 

religione. Non dobbiamo scegliere tra evoluzione e creazione. La dottrina teologica e 

la narrazione biologica dell’evoluzione sono complementari. 

 

 
Articolo pubblicato su “Avvenire” di 24 sett. 2012 


