
LA CIVILTA’ CATTOLICA 

Quaderno 3250 - 16 novembre 1985 

 
 

ALCUNE CONSIDERAZIONI SUL CASO 

GALILEO 
 
MARIO VIGANÒ S.I. 

 

In una precedente rassegna su alcune pubblicazioni uscite in occasione del 350° 

anniversario del Dialogo sui massimi sistemi di Galileo scrivevamo: «II caso Galileo non 

interessa più tanto né sotto l'aspetto storico (ormai non sembra che ci sia molto da 

aggiungere al già detto), né per l'errore del tribunale ecclesiastico» 1. Ci sentiamo in 

dovere di fare marcia indietro su entrambe queste affermazioni. È vero che, dopo 

l'accurata ricerca compiuta da S. M. Pagano negli archivi vaticani 2, non sembra che si 

possa sperare di ritrovare alcun documento ufficiale dei processi oltre quelli già 

pubblicati, ma molto si può ancora ricercare sull'ambiente e le persone che in qualche 

modo condizionarono il caso Galileo. Recentemente, infatti, sono uscite alcune 

pubblicazioni molto interessanti sul cardinale Bellarmino che tanta parte ebbe nelle 

vicende del primo processo a Galileo. 

L’Osservatorio Vaticano ha iniziato la pubblicazione di una serie di Studi Galileiani. Nella 

quale U. Baldini e G.V. Coyne hanno pubblicato le Lectiones Lovanienses 3 del 

Bellarmimo, a cui conviene aggiungere una comunicazione del Baldini su L’astronomia 

del cardinale Bellarmino 4 e una seconda sempre del Baldini in collaborazione con il  

Coyne su The young Bellarmine’s Toughts on World System 5, che  sintetizza i risultati 

dei due precedenti studi. Delle relazioni tra Bellarmino e Galileo si occupa pure J. 

Campbell in Orders of Know-ledge and domaìns of experience: Bellarmine and Galileo 
6, dì cui è stata pubblicata solo la prima parte. 

Gli studi fin qui ricordati convergono nello sfatare la figura del Bellarmino tracciata dal 

de Santillana nel suo Processo a Galileo: «La responsabilità storica [...] ricade su 

Beìlarmino e soltanto su di lui» 7, giudìzio storico condiviso, in forma più o meno 

sfumata, da vari altri Autori 8. O. Pedersen nel primo numero di Studi galileani, dedicato 

a Galileo and the Council of Trent tratta «il problema fondamentale: per quale motivo 

le autorità ecclesiastiche del diciassettesimo secolo poterono prendere una decisione 

che non fu altro che un madornale errore?» 9. Tutti questi sono studi parziali, che a mo' 

di tessere vanno inserite in un lavoro di sintesi qual è Considerazioni sui processi di 

Galileo di M. D'Addio 10, il quale, naturalmente, non potè tener conto degli studi più 

recenti citati. 

Un'attenta riflessione su questo materiale ci ha portato a meglio chiarire il senso 

dell'approfondimento del caso Galileo auspicato dal Sommo Pontefice nel suo discorso 

alla Pontificia Accademia delle Scienze del 10 novembre 1979, la cui intenzione 

inizialmente aveva destato in alcuni qualche perplessità 11, anche se il Santo Padre 

affermò che lo scopo del riesame era di favorire «una concordia fruttuosa tra la Scienza 

e la Fede, tra la Chiesa e il Mondo», problema ricorrente nella storia del pensiero 

moderno e non solo di esso 12. Ancor più chiaramente si è espresso il Papa nel discorso 



rivolto il 26 aprile 1985 ai partecipanti al Simposio Internazionale su Fede cristiana e 

teoria dell'evoluzione 13: «II problema centrale della fede è sempre quello della ricerca 

della verità. Bisogna dunque chiedersi anche qui quale contenuto di verità ed 

eventualmente quale collocazione vada attribuita alle teorie scientifiche che dovrebbero 

sostenere e motivare la filosofia spesso presentata in maniera divulgativa, la quale 

viene inserita nella conoscenza naturalistica o sviluppata in seguito ad essa. È evidente 

che questo problema grave e urgente non può essere risolto senza filosofia. Spetta 

proprio alla filosofia sottoporre a un esame critico la maniera in cui i risultati e le ipotesi 

vengono acquisiti, differenziare da estrapolazioni ideologiche il rapporto tra teorie e 

affermazioni singole, la collocazione delle affermazioni naturalistiche e la loro portata, 

in particolare il contenuto proprio delle asserzioni naturalistiche» 14. 

 

Il giudizio di O. Pedersen 

 

Secondo il Pedersen la causa dell'errore commesso dall'autorità ecclesiastica nel 1616 

va cercata non tanto nella storia della scienza, come sì è fatto sin qui, quanto nella 

storia della teologia; questa visse in uno stato di profonda decadenza dovuta al Concilio 

di Trento, che avrebbe accentrato ogni autorità decisionale nella burocrazia romana, 

sottraendola alle università, in cui, com'era tradizione fino a qualche secolo prima, la 

questione avrebbe dovuto essere fatta oggetto di serie disputationes pro et contro, da 

esperti in campo sia teologico sia scientifico. Di fatto, Galileo sentì il bisogno di 

avventurarsi sul terreno teologico per salvare la nuova astronomia da una condanna 

fondata su motivi molto superficiali; ma tra le righe si può scorgere un'intensa 

preoccupazione per il rischio di scandalo che la Chiesa stava correndo, facendo ricorso 

a un'applicazione meccanica del decreto esegetico del Concilio di Trento. I qualificatori 

di Roma non avvertirono la serietà del problema: per loro l'ipotesi copernicana era molto 

meno importante di fronte alla necessità di difendere un'interpretazione «letterale» dei 

principi del Concilio 15. 

Questo giudizio contiene parecchio di vero, specialmente per quel che riguarda la 

leggerezza con la quale si è proceduto a Roma nell'affare Galileo; ma andrebbe 

ridimensionato per quel che riguarda la «burocrazia romana», se per burocrazia si 

intende il tribunale del S. Officio. È anche troppo vero, se per burocrazia si intende un 

accentramento autoritario al vertice, nel nostro caso nelle persone di Paolo V e dì 

Urbano VIII. Se, poi, il Concilio di Trento sia all'origine della decadenza della teologia, 

non siamo in grado dì giudicarlo; invece, per quanto riguarda il decreto esegetico del 

Concilio di Trento 16 e il caso Galileo, non pensiamo che si possa parlare dì 

un'applicazione meccanica da parte dei teologi, ma solo di una lettura superficiale e 

parziale, il che equivale a una deformazione. La lettura esatta sarebbe quella fatta da 

Galileo. 

 

L’ antefatto 

 

Fino al 1610 Galileo, già convinto copernicano, si mantiene molto riservato 

nell'insegnamento pubblico, continuando a esporre le idee e i testi tradizionali. In 

quell'anno intervengono due fatti nuovi: l'invenzione del cannocchiale e la pubblicazione 



del Nuncius sidereus che, con l'annuncio delle nuove scoperte, mette in crisi tutte le 

concezioni astronomiche tradizionali. Tre furono i centri nei quali la reazione alle novità 

fu particolarmente vivace. 

L'ambiente accademico universitario, legato al testo di Aristotele, reagì con alcune 

pubblicazioni nelle quali si impugnavano l'affidabilità del nuovo strumento e le scoperte 

dei monti della luna e dei satelliti di Giove. L. Delle Colombe pubblicò anche un'operetta 

Contro il moto della, terra, nella quale a sostegno della propria tesi adduceva anche 

alcuni passi biblici. Galileo non se ne curò; del resto, nelle opere pubblicate in questo 

perìodo si limita ancora a pochi cenni sulla teoria copernicana: a voce certo doveva 

essere un'altra cosa. 

Un altro centro di opposizione fu il Convento domenicano di S. Marco a Firenze, dove ci 

si sentiva obbligati a difendere la dottrina scolastica aristotelico-tomista. 

Particolarmente attivi nell'opposizione a Galileo, anche con sortite pubbliche piuttosto 

clamorose, si mostrarono i padri N. Lorini è T. Caccini. Conviene tener presente che, 

anche se san Tommaso si mostra piuttosto indifferente sulle diverse teorie 

astronomiche, non lo è certo sul geocentrismo e sulla natura e incorruttibilità dei cieli. 

Il sistema metafisico originale di san Tommaso, come hanno dimostrato, tra gli altri, T. 

Litt e M. Beltrami S.I. 17, era strettamente collegato alla teoria fisica dei cieli 

incorruttibili, causa universale dei fenomeni che avvengono sulla terra. In seguito 

all'affermarsi del sistema copernicano questo aspetto della dottrina tomista è stato 

piuttosto obliato; non ci si è curati di determinare se veramente esso fosse essenziale 

all'interna coerenza del sistema e come fosse conciliabile con l'attuale visione del 

mondo. 

Un'accoglienza invece entusiasta Gaileo incontrò a Roma nel maggio 1611 

particolarmente tra i gesuiti del Collegio Romano. Qui, infatti, esisteva un'accademia di 

matematici, promossa dal padre Clavio con l'appoggio anche del Bellarmino, allora 

rettore, che nel 1593 aveva emanato un ordinamento «per la conservazione e lo 

sviluppo degli studi di matematica nella Compagnia per la maggior gloria di Dio» 18 allo 

scopo di superare la diffidenza dei filosofi e dei teologi verso le matematiche. Forse 

questo scopo non era stato ancora raggiunto nel 1611, perché il padre Saint-Vincent, 

ancora molti anni dopo, ricordava «i brontolii dei filosofi» durante la solenne tornata 

accademica organizzata in quell'occasione dai matematici del padre Clavio. In questa 

occasione il cardinale Bellarmino si incontrò con Galileo e potè sperimentare il 

cannocchiale; volle anche informarsi presso i matematici delle nuove scoperte, 

ricevendone conferma. 

Alla fine del 1613 Galileo, avendo saputo dal Buscaglia, professore a Pisa, che nella 

Corte di quella città si era fatto ricorso alla Scrittura per combattere la teoria 

copernicana, suscitando una certa impressione sulla granduchessa Cristina di Lorena, 

credette conveniente scendere in campo con una Lettera al Castelli, suo devoto 

discepolo. In essa non si occupò direttamente della questione copernicana, ma espose 

alcuni criteri esegetici di buon senso «circa il portare la Scrittura in questioni naturali». 

Poiché la Scrittura usa spesso un linguaggio metaforico per adattarsi alla mentalità 

popolare, mentre la natura segue sempre rigorosamente le leggi impostele dal suo 

Creatore, Galileo pensa che le questioni naturali vadano prima studiate dal punto di 

vista della scienza e, solo in un secondo tempo, in base alla verità così accertata, si 



potrà interpretare il linguaggio della Scrittura. Di più, pensa che la Scrittura intenda 

insegnarci le verità che concernono la salvezza, non l'astronomia, di cui parla molto 

poco e solo incidentalmente. 

Questa lettera privata ebbe una certa diffusione e padre Lorini credette suo dovere 

inviarne una copia al cardinale Sfrondati, prefetto dell'Indice perché i domenicani vi 

scorgevano molte proposizioni errate. La lettera fu esaminata e il giudizio del censore 

fu che «anche se talora si usano parole improprie, non devia dal modo di parlare 

cattolico» 19. Le espressioni improprie rilevate erano in parte dovute semplicemente a 

errori di trascrizione della copia inviata a Roma ed è interessante allora rilevare come, 

in sostanza, i criteri esegetici di Galileo fossero condivisi dal S. Officio e, di fatto, almeno 

fino a un certo punto, fossero effettivamente adottati anche in seguito da questo 

Tribunale. 

Il S. Officio, infatti, ebbe presto occasione di occuparsi di nuovo di Galileo in seguito a 

una deposizione fatta spontaneamente il 22 marzo 1615, per sgravio della propria 

coscienza, dal padre Caccini, che nel frattempo si era trasferito da Firenze a Roma, 

presso la Minerva. I capi di accusa erano due: alcuni discepoli di Galileo, a quanto era 

stato riferito al Caccini, avevano detto che Dio non è sostanza, ma accidente; è sensitivo 

perché in Lui ci sono sensi divinali; i miracoli attribuiti ai santi non sono veri miracoli. 

Di più era pubblica fama che Galileo teneva le due proposizioni: la Terra secondo sé 

tutta si muove, etiam di moto diurno. Il  Sole è immobile. Queste proposizioni il Caccini 

le aveva lette anche in un libro di Galileo che tratta delle macchie solari 20. 

In seguito alia denuncia del Caccini il S. Officio iniziò regolare istruttoria circa le 

proposizioni attribuite ai discepoli di Galileo che riguardavano direttamente materia di 

fede. La ricerca e l'interrogatorio dei testimoni si protrasse dal marzo al novembre 1615. 

Risultò evidente che tutto derivava unicamente dalla fervida fantasia del Caccini. 

Rimanevano le due proposizioni copernicane: il 21 novembre fu deciso di esaminare il 

libro delle macchie solari. A questo punto i documenti a nostra disposizione non dicono 

più nulla fino al 19 febbraio 1616, quando furono trasmesse ai qualificatori del S. Officio, 

per esame, le due proposizioni: che il Sole sia centro del mondo, e per conseguenza 

immobile di moto locale; che la Terra non è centro dei mondo né immobile, ma si muove 

secondo sé tutta, etiam di moto diurno. 

I  qualificatori avrebbero dovuto dare il loro parere il martedì 23 febbraio; di fatto lo 

presentarono il 24 febbraio: si dichiararono unanimi nel ritenere la prima proposizione 

«stolta e assurda in filosofia e formalmente eretica, in quanto contraddice espressamen-

te le affermazioni della Sacra Scrittura in molti luoghi secondo la proprietà delle parole 

e secondo la comune interpretazione dei Santi Padri e dei dottori in teologia. La seconda 

proposizione riceve ìa stessa censura in filosofia e per quanto riguarda la verità teologica 

è almeno erronea nella fede» 21. Seguono le firme dei qualificatori fra i quali non c'era 

nessun matematico: un arcivescovo, sei domenicani, un gesuita, un membro del clero 

secolare, un benedettino. A questo punto il processo viene repentinamente chiuso con 

un provvedimento di autorità da parte del papa Paolo V, come veniamo a sapere da una 

lettera del Guicciardini, ambasciatore toscano a Roma 22, integrata da un documento 

del S. Officio in data 25 febbraio 1616 23. 

Lo stesso 24 febbraio ci fu un concistoro (notiamo la coincidenza della data con la 

consegna del parere da parte dei qualificatori del S. Officio). Il cardinale Orsini 



intervenne con insistenza in favore di Galileo, irritando il Papa, che troncò il discorso 

dicendo che avrebbe rimesso la cosa al S. Officio. Quello stesso giorno il Papa si informò 

dal Bellarmino dello stato della causa. Venuto a conoscenza del giudizio dei qualificatori 

lo accettò senz'altro, facendolo suo e dando ordine al Bellarmino di convocare Galileo e 

di ammonirlo, affinché abbandonasse l'opinione copernicana; se avesse opposto un 

rifiuto gli si sarebbe dovuto intimare, alla presenza di notaio e testimoni, un precetto di 

lasciare assolutamente l'insegnamento o la diffusione, ossia la trattazione di quella 

dottrina; in caso contrario sarebbe stato incarcerato. 

II  giorno seguente l'ordine del Papa venne notificato dal cardinale Mellini, segretario 

del S. Officio, all'Assessore e al Commissario dello stesso Tribunale: non sembra che ci 

sia stata seduta della Congregazione del S. Officio. Comunque il 26 febbraio il 

Bellarmino convocò Galileo, notificandogli che l'opinione copernicana era contraria alla 

Scrittura e non si poteva sostenere. Qui sorge la discussa questione, per noi secondaria, 

se sia intercorso anche un precetto. Sembra sì possa dire che il Bellarmino, commissario 

del S. Officio, abbia letto la minuta del testo preparato per l'eventualità del precetto, 

senza procedere alle formalità giuridiche richieste per un precetto formale. 

Dalla lettera del Guicciardini risulta che il Papa avrebbe accettato senz'altro, facendola 

sua, la nota di eresia attribuita dai qualificatori del S. Officio alla teoria copernicana. Ciò 

viene confermato anche dalla severità della decisione presa, che giunge alla minaccia 

di carcerazione, come pure dalla testimonianza di G. Buonamici, secondo il quale Paolo 

V avrebbe dichiarato il sistema copernicano erroneo ed eretico, se non ne fosse stato 

dissuaso dai cardinali M. Barberini e B. Gaetani 24. Il Barberini ottenne anche, d'accordo 

con il Gaetani e il Bellarmino, che l'opera di Copernico non fosse posta all'Indice, ma 

permessa con l'aggiunta di qualche correzione in modo che la teoria eliocentrica vi 

figurasse solo come modello matematico per comodità di calcolo. 

Nella Curia romana non c'era un generale atteggiamento ostile a Galileo: infatti M. 

D'Addio può enumerare diciotto cardinali interessati alle sue scoperte, i quali 

condividevano un atteggiamento di maggior cautela e riserbo 25. Lo stesso Papa l'11 

marzo rieevette in udienza Galileo, rassicurandolo della propria stima e di quella del S. 

Officio. Il Bellarmino, su richiesta dello scienziato, il 26 maggio gli rilasciò una 

dichiarazione che smentiva le voci, sparse calunniosamente dai suoi avversari, su una 

pretesa abiura e le relative penitenze a cui sarebbe stato obbligato Galileo; dalla minuta 

di questa dichiarazione risulta che alla prima stesura furono introdotte alcune 

modificazioni favorevoli al pisano 26. Spostata la teoria copernicana dal piano fisico a 

quello puramente matematico, essa non disturbava più nessuno, ma, naturalmente, 

perdeva molto della sua portata. Anche Galileo ebbe molti consigli e assicurazioni che 

se sì fosse limitato a parlare «da matematico» non avrebbe corso alcun pericolo. La sua 

ostinazione a parlare «da fisico» o da filosofo, come anche si diceva allora, quando non 

esisteva separazione tra scienza e filosofìa, fu all'origine dei suoi guai 27. 

Galileo si era inutilmente adoperato nella Lettera a Madama Cristina per scongiurare la 

condanna della teoria copernicana. In essa spiega, tra l'altro, perché si era sempre 

opposto, con tanta ostinazione, alla riduzione della scienza a pura costruzione 

matematica: ciò significava per lui svuotare la scienza del suo fine principale. 

 

 



 

La censura del S. Officio 

 

O. Pedersen, a proposito della censura dei qualificatori del S. Officio che determinò 

l'esito del processo del 1616, si pone tre domande: perché tanta fretta? perché fu 

irrogata la censura fìlosofica, sulla quale i teologi non avevano competenza? quale 

valore essi attribuivano alla nota teologica di eresia? 28. 

Premettere l'esame dal punto di vista scientifico all'esame esegetico dei passi biblici 

relativi a questioni naturali, è perfettamente consono alle richieste formulate da Galileo 

nelle Lettere al Castelli e a Madama Cristina di Lorena. Poiché si trattava di un problema 

che riguardava sia l'esegesi biblica sia le scienze naturali, per giungere a un'accordo 

era necessario, come si esprimeva Galileo, «sentire le due corde». Per procedere poi a 

una condanna, non era sufficiente mostrare che la teoria copernicana non godesse 

ancora della «vera dimostrazione» richiesta dal Bellarmino: avrebbe potuto venir 

dimostrata in seguito, come ammoniva Galileo, con grande discredito dell'autorità della 

Chiesa. Era perciò necessario escludere questo timore, il che sarebbe stato assicurato 

dalla dimostrazione che la teoria in questione era «stolta e assurda». Forse questa 

censura filosofica, nella mente dei qualificatori, serviva anche a convalidare l'argomento 

scritturistico di cui scorgevano la fragilità: se l'opinione copernicana fosse stata falsa, i 

passi biblici relativi al sistema astronomico dovevano essere letti nel loro senso ovvio, 

letterale. Sarebbe perciò molto interessante conoscere gli argomenti sui quali i 

qualificatori fondarono la nota filosofica. Ordinariamente la qualificazione delle 

proposizioni era accompagnata dalla relativa motivazione; ma questo documento, se ci 

fu, è tra quelli irreparabilmente perduti ed è, forse, la perdita più grave tra i documenti 

del processo. Possiamo però con una certa facilità congetturarne la ricostruzione. 

La prima fu. certo l'evidenza dei sensi. Il cardinale Bellarmino nella Lettera al Foscarini, 

rispondendo a coloro che obiettavano che la Scrittura poteva anche esprimersi secondo 

il nostro comune modo di parlare, conclude con l'appello all'occhio, che non si inganna 

quando giudica che il sole si muove, mentre chi in nave si allontana dalla riva, sebbene 

questa sembri allontanarsi da lui, sa che ciò è erroneo e lo corregge, vedendo 

chiaramente che si muove la nave e non la riva 29: argomento per noi piuttosto ingenuo; 

ma tanta è la forza dell'abitudine! Del resto è lo stesso Galileo che riconosce quanta 

forza è necessario fare ai propri sensi per anteporre quel che il discorso dettava a quello 

che la sensata esperienza mostrava apertissimamente in contrario 30
.
  Anche il gesuita 

G. B. Riccioli nel 1668 giustificò la censura filosofica dei qualificatori in base alla 

considerazione che «fisicamente, e non a capriccio di possibilità matematica o 

metafisica filosofando, bisogna fondare le conclusioni del moto e quiete naturale dei 

corpi sopra l'evidenza delle sensazioni; ora per universale e continua esperienza dei 

sensi tutta la specie umana è in possesso di affermare che il sole muove e la terra sta 

ferma» 31. Sul cambiamento di mentalità richiesto per passare dalla visione tolemaica 

a quella copernicana insistono anche molti autori recenti, quali E. A. Burtt 32 e A. Koyré 
33; è interessante, a questo proposito, lo studio di T. S. Kuhn La struttura delle 

rivoluzioni scientifiche 34 per renderci conto di quanta resistenza incontri ordinariamente 

una nuova idea rivoluzionaria prima di affermarsi tra gli stessi scienziati. 



Ora i qualificatori del S. Officio non erano scienziati, ma teologi; sei, anzi, erano 

domenicani, particolarmente legati al sistema aristotelico-tomistico, dei quali il 

Guicciardini scriveva: «So bene che alcuni frati di San Domenico, che hanno gran parte 

nel S. Officio, ed altri, gli hanno male animo adesso; e questo non è paese da venire a 

disputare della luna, né da volere, nel secolo che corre, sostenere né portarci dottrine 

nuove» 35. Va tenuto conto, però, che l'ambasciatore toscano calca le tinte perché vuole 

evitare che Galileo venga a Roma a creargli fastidi. Anche G. Buonamici, parlando 

dell'intervento dei cardinali Barberini e Caetani presso Paolo V, dice che questi era 

«istigato dai medesimi frati» 36. 

Se presso i domenicani della Sapienza non spirava buon'aria per Galileo, non molto 

meglio andavano le cose presso i gesuiti del Collegio Romano. È vero che mons. Dini 

poteva scrivere a Galileo il 16 maggio 1615: «Intendo che molti gesuiti in segreto sono 

della medesima opinione, ancorché tacciono» 37; ma si tratta evidentemente dei 

matematici, in primo luogo del padre M. Griemberger, che era succeduto al Clavio, 

deceduto nel 1612. La situazione è chiarita da questo episodio: un discepolo del 

Griemberger, G. Bardi, difese pubblicamente (1614) una tesi relativa ai galleggianti, 

contraria alla teoria di Aristotele, argomento sul quale Galileo si era già scontrato con 

gli aristotelici nel 1612. P. Griemberger è certamente dalla parte del suo allievo, ma 

mostra parecchia titubanza. Confessa che avrebbe parlato in modo più chiaro, se non 

avesse dovuto aver rispetto per Aristotele che, per ordine del Generale, va sempre 

salvato. Prima non vuole interessarsi della stampa della dissertazione; ma, una volta 

stampata, cura che il suo discepolo la faccia avere a Galileo con segni di alta stima. 

Il Paschini, che riferisce questo episodio, ricorda le Costituzioni della Compagnia di Gesù 

e la Ratio Studiorum che inculcano la dottrina di Aristotele; in particolare vi si legge: 

«Nei punti di qualche importanza non ci si allontani da Aristotele, eccetto dove occorra 

qualche teoria aliena seguita da per tutto dalle accademie e molto più se contraddica 

alla retta fede» 38. Dalla corrispondenza tra il Bardi e Galileo veniamo a sapere che i 

rapporti tra il padre Griemberger e Galileo a tutto il 1614 erano rimasti molto cordiali, 

né erano stati turbati dalla polemica tra Galileo e lo Scheiner. 

Anche dopo il decreto dell'Indice (8 ottobre 1616), il Cesi scriverà a Galileo che 

«Griemberger ha buon affetto verso V.S. e disgusto dei passati negozi» 39. Più 

significativo è il fatto che nel luglio 1620 Galileo ventila l'idea di dedicare il Saggiatore 

al padre Griemberger. Ciampoli e Cesi, ai quali si era rivolto per consiglio, gli 

rispondono: «Assolutamente non giudichiamo bene il farlo per non mettere in fastidi 

quel povero Padre, come certamente sappiamo «ab exemplo che seguirebbe» 40. 

Sembra, infine che il Griemberger abbia influito sul Bellarmino in favore di Galileo 41. 

Se i matematici del Collegio Romano si mostrano timidi nel pronunciarsi contro 

Aristotele, il Bellarmino, che pure nel 1598 «aveva lavorato per l'edizione definitiva 

della Ratio Studiorum per quel che spetta la struttura dei cieli non esita a prendere 

apertamente posizione contro Aristotele e gli scolastici, come non è favorevole a 

Copernico, non già per motivi filosofici, ma per una più rigorosa fedeltà, come egli 

pensa, alla lettera della Scrittura e ai Padri 42. Nella risposta al Foscarini, dove espone 

sinteticamente il suo pensiero, dopo aver consigliato a Galileo di attenersi entro i 

dell'ipotesi matematica per evitare ogni difficoltà con i filosofi e i teologi, si richiama al 

Concilio di Trento che proibisce di esporre la Sacra Scrittura contro il comune consenso 



dei Padri, ma, implicitamente, elude l'inciso: «nelle cose che riguardano la e la morale», 

asserendo che ciò che non è di fede ex parte obiecti lo è ex parte dicentis, in base a 

una sua propensione per un' ispirazione verbale della Scrittura 43. 

Otre all'evidenza immediata dei sensi e alla generale cultura teologica e filosofica delle 

facoltà ecclesiastiche, che erano concordi contro la teoria copernicana, anche le facoltà 

civili non si trovavano in migliori condizioni. C'era un altro efficace argomento, sul 

«quale faceva forza il Bellarmino e che costituirà il baluardo insuperabile di Urbano VIII, 

capace di risolvere tutte le argomentazioni degli astronomi; altro è dire che un 

determinato modello matematico salva bene le apparenze, altro che esso rappresenta 

il reale stato delle cose: ex falso sequitur tum verum tum falsum, era un trito principio 

della logica aristotelica. Non erano perciò necessari molti esami per concludere che la 

teoria copernicana era stolta e assurda. Ne seguiva immediatamente che il sistema 

geocentrico era vero e che le espressioni scritturistiche dovevano essere interpretate 

secondo il senso ovvio e letterale. 

È vero che Galileo poteva obiettare: «Quello [il sistema tolemaico] è indubitabilmente 

falso, sì come è chiaro che questo, che si accomoda benissimo, può essere vero: né 

altra maggiore verità si può e si deve ricercare in una posizione, che risponde a tutte le 

particolari apparenze» 44. Ma era pur vero che gli oppositori, che non erano del tutto 

digiuni di astronomia, potevano rispondere: «Esiste anche il sistema di Ticho Brahe, 

che salvando il geocentrismo, e quindi il senso comune e i fondamenti della filosofia e 

della metafisica, risponde a tutte le particolari apparenze». Galileo sorvola su questa 

difficoltà. Di qui l'importanza, per una chiarificazione dei rapporti tra scienza e fede, di 

un approfondito esame dello statuto epistemologico delle teorie scientifiche, al quale ha 

fatto cenno anche Giovanni Paolo II nel discorso rivolto ai partecipanti al Simposio su 

Fede cristiana e teoria dell'evoluzione. 

Rimane la terza domanda del Pedersen: quale peso dobbiamo attribuire alla censura 

«formalmente eretica», data dai qualificatori del S. Officio alla teoria copernicana? 

Naturalmente non è molto interessante sapere quale valore loro intendessero 

attribuirle, ma è interessante conoscere quale valore vi attribuì l'autorità ecclesiastica. 

Sembra di poter rispondere: un valore praticamente nullo, quale nota teologica, anche 

se rimaneva vietata e quindi esclusa dall'insegnamento. Infatti, anche se in un primo 

tempo Paolo V fece suo il giudizio dei qualificatori, in seguito, per l'intervento dei 

cardinali Barberini e Caetani, nel decreto dell'Indice, unico documento che ha valore 

pubblico ufficiale, si evita il termine di eresia; la dottrina proibita è detta falsa e 

assolutamente contraria alla Scrittura 45. 

Molto più significativo è che ecclesiastici di indiscussa ortodossia cattolica non esitano, 

anche dopo il 1616, ad aderire alla teoria copernicana; così il padre Benedetto Castelli, 

benedettino, Placido Mirto, teatino, filosofo e teologo, commentatore di Aristotele, ma 

che non esita a riconoscere che Aristotele ha fallito in questo e in moltissime altre cose 
46. Lo stesso Urbano VIII, che da cardinale si era opposto alla dichiarazione di eresia, 

al cardinale Zoller dichiarò che la Chiesa non aveva condannato, né stava per 

condannare questa teoria come eretica, ma solo come temeraria: comunque non c'era 

da temere che «alcuno fosse mai per dimostrarla necessariamente vera» 47; qui il Papa 

allude al suo famoso argomento, fondato sull'onnipotenza divina, con il quale pensava 

di poter dare un fondamento metafisico all'opinione che attribuiva un valore puramente 



strumentale alle teorie matematiche. Anche al Campanella, a proposito del decreto 

dell'Indice del marzo 1616, aveva dichiarato: «Non fu mai nostra intenzione; e se fosse 

toccato a noi non si sarebbe fatto quel decreto» 48. 

Così pure N. Riccardi, maestro del S. Palazzo, è convinto che questa opinione non è 

materia di fede, né che convenga in modo alcuno impegnarvi le Scritture 49. Ancora 

verso la fine del 1632, nell'imminenza del secondo processo, il Castelli non esita a 

professare la sua fede copernicana al maestro del S. Palazzo e allo stesso commissario 

del S. Officio, V. Maculano, dichiarando di averne trattato con teologi pii e intelligenti 

che non gli avevano fatto difficoltà, e trovando entrambi molto ben disposti. 

Nel processo del 1633 non fu ripresa in esame l'opinione copernicana: si trattò di un 

procedimento disciplinare contro la persona di Galileo, i cui capi di accusa principali 

furono: «Che abbia trasgrediti gli ordini con recedere dall' hypotesi, asserendo 

assolutamente la mobilità della Terra e la stabilità del Sole, e che abbia mal ridotto 

l'esistente flusso e riflusso del mare nella stabilità del Sole e mobilità della Terra non 

esistenti» 50. 

In linea di diritto l'opinione copernicana rimane nello stato in cui si trovava in seguito 

al decretò dell'Indice del 1616; ma è vero che la severità con cui si procedette contro 

Galileo nel 1633 e la pubblicità che si diede alla sentenza radicalizzarono la situazione, 

creando tra i cattolici che intendevano rimanere fedeli alla lettera della legge uno stato 

di disagio e aumentando la tensione, e quindi la separazione, tra teologi e scienziati 51. 

In virtù anche del problema critico, suscitato da Cartesio, la filosofia laica si frantumò 

in tante filosofie «separate» dalla fede, mentre la filosofia nelle facoltà ecclesiastiche si 

manteneva, più o meno, fedele alla tradizione tomistica, riducendosi spesso alla 

ripetizione e al commento di testi staccati dalla cultura del tempo o, al contrario, 

sforzandosi di adeguarsi a qualcuna delle filosofie di moda, assoggettandosi così, come 

ogni «moda», ai mutamenti di stagione. 

Forse l'origine della crisi sta nell'aver distinto, contrapponendoli, diversi stadi della 

cultura: «teocentrico» con S. Agostino, «cosmocentrico» con Aristotele, 

«antropocentrico» con la filosofia moderna, oltre al fatto di avere sottovalutato la 

scienza, che pure costituisce una componente di primo piano della mentalità moderna, 

accettando la tesi strumentalista di Urbano VIII, anche se è la tesi di scienziati eminenti 

quali Duhem, Mach, Poincaré, o, ciò che fa lo stesso, fraintendendo la fisica-

matematica, quasi che la matematica tutto riduca a pura quantità geometrica, negando 

così alla scienza ogni valore conoscitivo per assegnarle solo un valore pratico: il facere 

della tecnica. 

Non ci si può meravigliare allora che i teologi del S. Officio tardassero più di un secolo, 

fino al 1741, per permettere la pubblicazione del Dialogo dei massimi sistemi dove però 

gli editori dichiarano di accettare la sentenza del 1616, vale a dire che la teoria 

copernicana è proposta solo come ipotesi matematica. Solo nel 1757 vennero tolti 

dall'Indice tutti i libri che sostengono la teoria copernicana. 

 

 

 



NOTE 

 
1    M. VIGANO’, Galileo ieri e aggi, in Civ. Catt. 1984 III 386. 
2    Cfr ID, I documenti del processo di Galileo, ivi, 1984 IV 357-365. 

3    U. BALDINI - G. V. COYNE, The Lowain Lectures (Lectiones  Lovanienses) of Bellarmino and the Auto-
graph Copy of bis 1616 Declaration To Galileo, in Studi Galileiani, vol. I, n.2, Specola Vaticana, Città del 
Vaticano 1984, 48. 
4     U. BALDINI, L'astronamia del cardinale Bellarmino, in Novità celesti e crisi del sapere. Atti del Convegno 
Internazionale di studi galileiani (Pisa, Venezia, Padova, Firenze) 18-26 marzo 1983 a cura di PAOLO 

GALLUZZI, Istituto e Museo di Storia della Scienza, Firenze 1984, 293-301. 
5   G. V. COYNE - U. BALDINI, The young Bellarmine’s Thougts on World Systems, in The Galileo Affair: a 

Meeting of Faith and Science. Proceedings of the Cracow Conference 24 to 27 may 1984, Specola 

Vaticana, Città del Vaticano 1985, 103-109. 

6    J. CAMPBELL, Orders of knoivledge and domains of experience: Bellarmino and Galileo, in Ateismo e 
dialogo 19 (1984) 330-336. 
7    G. DE SENTILLANA, Processo a Galileo, Mondadori, Milano 1960, 292. 

8    F. SELVAGGI, La responsabilità del Bellarmino nella condanna di Galileo, in Giornale di metafisica 23  
(1968) 217-220. 
9     O. PEDERSEN, Galileo and thè Council of Trent, Vatican Observatory, Città del Vaticano 1983, 1. 
10    M. D'ADDIO, Considerazioni sui processi di Galileo, Herder, Roma 1985, precedentemente pubblicato 
in Rivista della storia della Chiesa in Italia 37 (1983) 1-52; 38 (1984) 47-114. 
11   Cft tra gli altri T. VINAY, Riabilitazione di Galileo? Osservazioni e riflessioni su un discorso dì Giovanni 
Paolo II, in Angelìcum 57 (1980) 215-256. 
12   Cfr J. E. L. DREYER, Storia dell'astronomia da Talete a Kepler, Feltrinelli, Milano 1980. 
13   In una Comunicazione al XXII Congresso di Studi Filosofici di Gallarate su Evolusione e storia umana 
abbiamo avuto occasione di accennare all'analogia tra i problemi suscitati dalla teologia copernicana ai 
tempi di Galileo e quelli più recenti sollevati dalla teoria dell'evoluzione: cfr M. ViGANò, Da Galileo a 
Darwin, in Atti del XXII Congresso di Studi Filosofici tra professori universitari, Morcelliana, Brescia 1968, 
256 ss. 
14    In Oss. Rom. , 27 aprile 1985, 4. 
15    Cfr M. VIGANÒ, Il mancato dialogo tra Galileo e i teologi, Ed. Civiltà Cattolica, Roma 1969, 1-2 e 24. 
16    DENZ-.SCHONM., 786. 
17   Cfr T. LITT, Les corps célestes dans l'univers de Saint Thomas d'Aquin, Nauwelaerts, Louvain-Paris 
1963, particolarmente le pp. 5-12 e 365-372; M. BELTRAMI, L'universalità dell'azione del corpo celeste 
nella fisica tomista, in Miscellanea Addriano Gazzana, Archivium Philosophicum Aloisianum - Marzorati, 
Milano 1960, 137-218; ID., Il corpo celeste, della filosofia tomista, in Scritti Filosofici, ivi, 1961, 67-136. 
18   Cfr J. BRODRICK, San Roberto Bellarmino, Ancora, Milano 1963,  170; U, BALDINI, L’astronomia del 
cardinale Bellarmino,  cit., 69 ss. 
19 

    Cfr  I documenti del processo di Galileo Galilei ( a cura di S. M. PAGANO e A. G. LUCIANI) Pont. 
Academia Scientiarum – Archivium Vaticanum, Città del Vaticano 1984, 68 ss. 
20    Ivi, 80-85. 
21    Ivi, 87-100. 
22    Le Opere di Galileo Galilei, Edizione Nazionale, Barbèra, Firenze 1929-1959, voi. XII, 242. 
23    I documenti del processo dì Galileo Galilei, cit., 100 s. 
24    Le Opere di Galileo Galilei, cit., vol. XV, 111; vol. XIX, 407 ss; cfr M. D'ADDIO, Considerazioni sui 
processi di Galileo, cit., 48. 
25    Ivi, 55. 
26    Cfr U. BALDINI - G. V. COYNE, The Lowvain Lectures of Bellarmine, cit., 25 s. 
27    Sul problema epistemologico che sta alla base di tutto il caso Galileo. cfr i capitoli I e IX del nostro 
Il mancato dialogo tra Galileo e i teologi, Ed. Civiltà Cattolica, Roma 1969, e la bibliografia ivi citata, a 



cui si  può aggiungere: K. R. POPPER, Scienza e filosofia, Einaudi, Torino 1969; R. LE NOBLE, L'affaire Galilei, 
in Pbilosophie de l'histoire, Fayard, Paris 1956, 154-166. 
28   O. PEDERSEN, Galileo and thè Council of Trent, cit., 3 
29   Le Opere dì Galileo Galilei, cit., vol. XII, 172. 
30   Ivi, vol. V, 355. 
31   Cfr M. VIGANÒ, IL mancalo dialogo tra Galileo e i teologi, cit., 65 s. 
32   Cfr M. D'ADDIO, Considerazioni sui processi di Galileo, cit., 4 s. 
33   Cfr M. VIGANÒ,  II mancalo dialogo tra Galileo e i teologi, cit., 65 s. 
34    T. S. KUHN, La Sruttura delle rivoluzioni scientifiche, Einaudi, Torino 1969. 
35   Le Opere di Galileo Galilei, cit., vol. XII, 205 s. 
36   Ivi, vol. XIX, 408 s. 

37   Ivi, vol. XII, 181. 

38   P. PASCHINI, Vita e opere di Galileo Galilei, Herder, Roma 1965, 288-291. 

39   Le Opere di Galileo Galilei, cit., vol. XII, 285. 

40    Ivi, vol XIII, 44. 

41   Cfr. M. D'ADDIO, Considerazioni sui processi di Galileo, cit., 39. 

42    U. BALDINI - G. V. COYNE, Thè Louvain Lectures of Bellarmine, cit., 41. 

43
     Ivi, 39 ss. 

44    Le Opere di Galileo Galilei, cit., vol. V, 369. 

45    I documenti del Processo di Galileo Galilei, cit., 103. 

46      Le Opere di Galileo Galilei, cit., vol. V, 315 s. 

47    Ivi, vol. XIII, 182 s. 
48    Ivi, vol. XIV, 88. 
49    Ivi, vol. XIII, 182 s. 
50   Cfr I documenti del processo di Galileo Galilei, cit., 106; U. BALDINI, Il caso Galilei: soluzione o 
rimozione, cit., 108 s. 

51     U. BALDINI - G. V. COYNE, in The young Bellarmine's Thoght on World Systems, cit., 104 s, annunciano 
alcune pubblicazioni in preparazione su questo argomento. 

 


