LA CIVILTA’ CATTOLICA
Quaderno 3250 - 16 novembre 1985

ALCUNE CONSIDERAZIONI SUL CASO
GALILEO

MARIO VIGANO S.1.

In una precedente rassegna su alcune pubblicazioni uscite in occasione del 350°
anniversario del Dialogo sui massimi sistemi di Galileo scrivevamo: «II caso Galileo non
interessa piu tanto né sotto |'aspetto storico (ormai non sembra che ci sia molto da
aggiungere al gia detto), né per l'errore del tribunale ecclesiastico» . Ci sentiamo in
dovere di fare marcia indietro su entrambe queste affermazioni. E vero che, dopo
I'accurata ricerca compiuta da S. M. Pagano negli archivi vaticani 2, non sembra che si
possa sperare di ritrovare alcun documento ufficiale dei processi oltre quelli gia
pubblicati, ma molto si pud ancora ricercare sull'ambiente e le persone che in qualche
modo condizionarono il caso Galileo. Recentemente, infatti, sono uscite alcune
pubblicazioni molto interessanti sul cardinale Bellarmino che tanta parte ebbe nelle
vicende del primo processo a Galileo.

L'Osservatorio Vaticano ha iniziato la pubblicazione di una serie di Studi Galileiani. Nella
quale U. Baldini e G.V. Coyne hanno pubblicato le Lectiones Lovanienses 3 del
Bellarmimo, a cui conviene aggiungere una comunicazione del Baldini su L‘astronomia
del cardinale Bellarmino 4 e una seconda sempre del Baldini in collaborazione con il
Coyne su The young Bellarmine’s Toughts on World System >, che sintetizza i risultati
dei due precedenti studi. Delle relazioni tra Bellarmino e Galileo si occupa pure J.
Campbell in Orders of Know-ledge and domains of experience: Bellarmine and Galileo
6, di cui é stata pubblicata solo la prima parte.

Gli studi fin qui ricordati convergono nello sfatare la figura del Bellarmino tracciata dal
de Santillana nel suo Processo a Galileo: «La responsabilita storica [...] ricade su
Beilarmino e soltanto su di lui» 7, giudizio storico condiviso, in forma pit o meno
sfumata, da vari altri Autori 8. O. Pedersen nel primo numero di Studi galileani, dedicato
a Galileo and the Council of Trent tratta «il problema fondamentale: per quale motivo
le autorita ecclesiastiche del diciassettesimo secolo poterono prendere una decisione
che non fu altro che un madornale errore?» °. Tutti questi sono studi parziali, che a mo'
di tessere vanno inserite in un lavoro di sintesi qual &€ Considerazioni sui processi di
Galileo di M. D'Addio 19, il quale, naturalmente, non poté tener conto degli studi piu
recenti citati.

Un'attenta riflessione su questo materiale ci ha portato a meglio chiarire il senso
dell'approfondimento del caso Galileo auspicato dal Sommo Pontefice nel suo discorso
alla Pontificia Accademia delle Scienze del 10 novembre 1979, la cui intenzione
inizialmente aveva destato in alcuni qualche perplessita !, anche se il Santo Padre
affermo che lo scopo del riesame era di favorire «una concordia fruttuosa tra la Scienza
e la Fede, tra la Chiesa e il Mondo», problema ricorrente nella storia del pensiero
moderno e non solo di esso 2. Ancor piu chiaramente si &€ espresso il Papa nel discorso



rivolto il 26 aprile 1985 ai partecipanti al Simposio Internazionale su Fede cristiana e
teoria dell'evoluzione 13: «II problema centrale della fede &€ sempre quello della ricerca
della verita. Bisogna dunque chiedersi anche qui quale contenuto di verita ed
eventualmente quale collocazione vada attribuita alle teorie scientifiche che dovrebbero
sostenere e motivare la filosofia spesso presentata in maniera divulgativa, la quale
viene inserita nella conoscenza naturalistica o sviluppata in seguito ad essa. E evidente
che questo problema grave e urgente non pu0 essere risolto senza filosofia. Spetta
proprio alla filosofia sottoporre a un esame critico la maniera in cui i risultati e le ipotesi
vengono acquisiti, differenziare da estrapolazioni ideologiche il rapporto tra teorie e
affermazioni singole, la collocazione delle affermazioni naturalistiche e la loro portata,
in particolare il contenuto proprio delle asserzioni naturalistiche» 14,

Il giudizio di O. Pedersen

Secondo il Pedersen la causa dell'errore commesso dall'autorita ecclesiastica nel 1616
va cercata non tanto nella storia della scienza, come si e fatto sin qui, quanto nella
storia della teologia; questa visse in uno stato di profonda decadenza dovuta al Concilio
di Trento, che avrebbe accentrato ogni autorita decisionale nella burocrazia romana,
sottraendola alle universita, in cui, com'era tradizione fino a qualche secolo prima, la
questione avrebbe dovuto essere fatta oggetto di serie disputationes pro et contro, da
esperti in campo sia teologico sia scientifico. Di fatto, Galileo senti il bisogno di
avventurarsi sul terreno teologico per salvare la nuova astronomia da una condanna
fondata su motivi molto superficiali; ma tra le righe si pud scorgere un'intensa
preoccupazione per il rischio di scandalo che la Chiesa stava correndo, facendo ricorso
a un'applicazione meccanica del decreto esegetico del Concilio di Trento. I qualificatori
di Roma non avvertirono la serieta del problema: per loro I'ipotesi copernicana era molto
meno importante di fronte alla necessita di difendere un'interpretazione «letterale» dei
principi del Concilio 1°.

Questo giudizio contiene parecchio di vero, specialmente per quel che riguarda la
leggerezza con la quale si € proceduto a Roma nell'affare Galileo; ma andrebbe
ridimensionato per quel che riguarda la «burocrazia romana», se per burocrazia si
intende il tribunale del S. Officio. E anche troppo vero, se per burocrazia si intende un
accentramento autoritario al vertice, nel nostro caso nelle persone di Paolo V e di
Urbano VIII. Se, poi, il Concilio di Trento sia all'origine della decadenza della teologia,
non siamo in grado di giudicarlo; invece, per quanto riguarda il decreto esegetico del
Concilio di Trento '® e il caso Galileo, non pensiamo che si possa parlare di
un'applicazione meccanica da parte dei teologi, ma solo di una lettura superficiale e
parziale, il che equivale a una deformazione. La lettura esatta sarebbe quella fatta da
Galileo.

L’” antefatto
Fino al 1610 Galileo, gia convinto copernicano, si mantiene molto riservato

nell'insegnamento pubblico, continuando a esporre le idee e i testi tradizionali. In
quell'anno intervengono due fatti nuovi: l'invenzione del cannocchiale e la pubblicazione



del Nuncius sidereus che, con I'annuncio delle nuove scoperte, mette in crisi tutte le
concezioni astronomiche tradizionali. Tre furono i centri nei quali la reazione alle novita
fu particolarmente vivace.

L'ambiente accademico universitario, legato al testo di Aristotele, reagi con alcune
pubblicazioni nelle quali si impugnavano |'affidabilita del nuovo strumento e le scoperte
dei monti della luna e dei satelliti di Giove. L. Delle Colombe pubblico anche un'operetta
Contro il moto della, terra, nella quale a sostegno della propria tesi adduceva anche
alcuni passi biblici. Galileo non se ne curo; del resto, nelle opere pubblicate in questo
periodo si limita ancora a pochi cenni sulla teoria copernicana: a voce certo doveva
essere un'altra cosa.

Un altro centro di opposizione fu il Convento domenicano di S. Marco a Firenze, dove ci
si sentiva obbligati a difendere la dottrina scolastica aristotelico-tomista.
Particolarmente attivi nell'opposizione a Galileo, anche con sortite pubbliche piuttosto
clamorose, si mostrarono i padri N. Lorini € T. Caccini. Conviene tener presente che,
anche se san Tommaso si mostra piuttosto indifferente sulle diverse teorie
astronomiche, non lo € certo sul geocentrismo e sulla natura e incorruttibilita dei cieli.
Il sistema metafisico originale di san Tommaso, come hanno dimostrato, tra gli altri, T.
Litt e M. Beltrami S.I. !/, era strettamente collegato alla teoria fisica dei cieli
incorruttibili, causa universale dei fenomeni che avvengono sulla terra. In seguito
all'affermarsi del sistema copernicano questo aspetto della dottrina tomista e stato
piuttosto obliato; non ci si € curati di determinare se veramente esso fosse essenziale
all'interna coerenza del sistema e come fosse conciliabile con I'attuale visione del
mondo.

Un'accoglienza invece entusiasta Gaileo incontr0 a Roma nel maggio 1611
particolarmente tra i gesuiti del Collegio Romano. Qui, infatti, esisteva un'accademia di
matematici, promossa dal padre Clavio con l'appoggio anche del Bellarmino, allora
rettore, che nel 1593 aveva emanato un ordinamento «per la conservazione e lo
sviluppo degli studi di matematica nella Compagnia per la maggior gloria di Dio» 8 allo
scopo di superare la diffidenza dei filosofi e dei teologi verso le matematiche. Forse
questo scopo non era stato ancora raggiunto nel 1611, perché il padre Saint-Vincent,
ancora molti anni dopo, ricordava «i brontolii dei filosofi» durante la solenne tornata
accademica organizzata in quell'occasione dai matematici del padre Clavio. In questa
occasione il cardinale Bellarmino si incontrd con Galileo e poté sperimentare il
cannocchiale; volle anche informarsi presso i matematici delle nuove scoperte,
ricevendone conferma.

Alla fine del 1613 Galileo, avendo saputo dal Buscaglia, professore a Pisa, che nella
Corte di quella citta si era fatto ricorso alla Scrittura per combattere la teoria
copernicana, suscitando una certa impressione sulla granduchessa Cristina di Lorena,
credette conveniente scendere in campo con una Lettera al Castelli, suo devoto
discepolo. In essa non si occupo direttamente della questione copernicana, ma espose
alcuni criteri esegetici di buon senso «circa il portare la Scrittura in questioni naturali».
Poiché la Scrittura usa spesso un linguaggio metaforico per adattarsi alla mentalita
popolare, mentre la natura segue sempre rigorosamente le leggi impostele dal suo
Creatore, Galileo pensa che le questioni naturali vadano prima studiate dal punto di
vista della scienza e, solo in un secondo tempo, in base alla verita cosi accertata, si



potra interpretare il linguaggio della Scrittura. Di piu, pensa che la Scrittura intenda
insegnarci le verita che concernono la salvezza, non |'astronomia, di cui parla molto
poco e solo incidentalmente.

Questa lettera privata ebbe una certa diffusione e padre Lorini credette suo dovere
inviarne una copia al cardinale Sfrondati, prefetto dell'Indice perché i domenicani vi
scorgevano molte proposizioni errate. La lettera fu esaminata e il giudizio del censore
fu che «anche se talora si usano parole improprie, non devia dal modo di parlare
cattolico» 1°. Le espressioni improprie rilevate erano in parte dovute semplicemente a
errori di trascrizione della copia inviata a Roma ed € interessante allora rilevare come,
in sostanza, i criteri esegetici di Galileo fossero condivisi dal S. Officio e, di fatto, almeno
fino a un certo punto, fossero effettivamente adottati anche in seguito da questo
Tribunale.

Il S. Officio, infatti, ebbe presto occasione di occuparsi di nuovo di Galileo in seguito a
una deposizione fatta spontaneamente il 22 marzo 1615, per sgravio della propria
coscienza, dal padre Caccini, che nel frattempo si era trasferito da Firenze a Roma,
presso la Minerva. I capi di accusa erano due: alcuni discepoli di Galileo, a quanto era
stato riferito al Caccini, avevano detto che Dio non & sostanza, ma accidente; € sensitivo
perché in Lui ci sono sensi divinali; i miracoli attribuiti ai santi non sono veri miracoli.
Di piu era pubblica fama che Galileo teneva le due proposizioni: la Terra secondo sé
tutta si muove, etiam di moto diurno. Il Sole &€ immobile. Queste proposizioni il Caccini
le aveva lette anche in un libro di Galileo che tratta delle macchie solari 2°.

In seguito alia denuncia del Caccini il S. Officio inizido regolare istruttoria circa le
proposizioni attribuite ai discepoli di Galileo che riguardavano direttamente materia di
fede. La ricerca e l'interrogatorio dei testimoni si protrasse dal marzo al nhovembre 1615.
Risultd evidente che tutto derivava unicamente dalla fervida fantasia del Caccini.
Rimanevano le due proposizioni copernicane: il 21 novembre fu deciso di esaminare il
libro delle macchie solari. A questo punto i documenti a nostra disposizione non dicono
piu nulla fino al 19 febbraio 1616, quando furono trasmesse ai qualificatori del S. Officio,
per esame, le due proposizioni: che il Sole sia centro del mondo, e per conseguenza
immobile di moto locale; che la Terra non & centro dei mondo né immobile, ma si muove
secondo sé tutta, etiam di moto diurno.

I qualificatori avrebbero dovuto dare il loro parere il martedi 23 febbraio; di fatto lo
presentarono il 24 febbraio: si dichiararono unanimi nel ritenere la prima proposizione
«stolta e assurda in filosofia e formalmente eretica, in quanto contraddice espressamen-
te le affermazioni della Sacra Scrittura in molti luoghi secondo la proprieta delle parole
e secondo la comune interpretazione dei Santi Padri e dei dottori in teologia. La seconda
proposizione riceve ia stessa censura in filosofia e per quanto riguarda la verita teologica
e almeno erronea nella fede» 2!. Seguono le firme dei qualificatori fra i quali non c'era
nessun matematico: un arcivescovo, sei domenicani, un gesuita, un membro del clero
secolare, un benedettino. A questo punto il processo viene repentinamente chiuso con
un provvedimento di autorita da parte del papa Paolo V, come veniamo a sapere da una
lettera del Guicciardini, ambasciatore toscano a Roma 22, integrata da un documento
del S. Officio in data 25 febbraio 1616 23,

Lo stesso 24 febbraio ci fu un concistoro (notiamo la coincidenza della data con la
consegha del parere da parte dei qualificatori del S. Officio). Il cardinale Orsini



intervenne con insistenza in favore di Galileo, irritando il Papa, che tronco il discorso
dicendo che avrebbe rimesso la cosa al S. Officio. Quello stesso giorno il Papa si informo
dal Bellarmino dello stato della causa. Venuto a conoscenza del giudizio dei qualificatori
lo accettd senz'altro, facendolo suo e dando ordine al Bellarmino di convocare Galileo e
di ammonirlo, affinché abbandonasse |'opinione copernicana; se avesse opposto un
rifiuto gli si sarebbe dovuto intimare, alla presenza di notaio e testimoni, un precetto di
lasciare assolutamente l'insegnamento o la diffusione, ossia la trattazione di quella
dottrina; in caso contrario sarebbe stato incarcerato.

IT giorno seguente l'ordine del Papa venne notificato dal cardinale Mellini, segretario
del S. Officio, all'Assessore e al Commissario dello stesso Tribunale: non sembra che ci
sia stata seduta della Congregazione del S. Officio. Comunque il 26 febbraio il
Bellarmino convocd Galileo, notificandogli che I'opinione copernicana era contraria alla
Scrittura e non si poteva sostenere. Qui sorge la discussa questione, per noi secondaria,
se sia intercorso anche un precetto. Sembra si possa dire che il Bellarmino, commissario
del S. Officio, abbia letto la minuta del testo preparato per I'eventualita del precetto,
senza procedere alle formalita giuridiche richieste per un precetto formale.

Dalla lettera del Guicciardini risulta che il Papa avrebbe accettato senz'altro, facendola
sua, la nota di eresia attribuita dai qualificatori del S. Officio alla teoria copernicana. Cio
viene confermato anche dalla severita della decisione presa, che giunge alla minaccia
di carcerazione, come pure dalla testimonianza di G. Buonamici, secondo il quale Paolo
V avrebbe dichiarato il sistema copernicano erroneo ed eretico, se non ne fosse stato
dissuaso dai cardinali M. Barberini e B. Gaetani 24. Il Barberini ottenne anche, d'accordo
con il Gaetani e il Bellarmino, che I'opera di Copernico non fosse posta all'Indice, ma
permessa con l'aggiunta di qualche correzione in modo che la teoria eliocentrica vi
figurasse solo come modello matematico per comodita di calcolo.

Nella Curia romana non c'era un generale atteggiamento ostile a Galileo: infatti M.
D'Addio pu0 enumerare diciotto cardinali interessati alle sue scoperte, i quali
condividevano un atteggiamento di maggior cautela e riserbo 2°. Lo stesso Papa I'11
marzo rieevette in udienza Galileo, rassicurandolo della propria stima e di quella del S.
Officio. Il Bellarmino, su richiesta dello scienziato, il 26 maggio gli rilascio una
dichiarazione che smentiva le voci, sparse calunniosamente dai suoi avversari, su una
pretesa abiura e le relative penitenze a cui sarebbe stato obbligato Galileo; dalla minuta
di questa dichiarazione risulta che alla prima stesura furono introdotte alcune
modificazioni favorevoli al pisano 2. Spostata la teoria copernicana dal piano fisico a
quello puramente matematico, essa non disturbava piu nessuno, ma, naturalmente,
perdeva molto della sua portata. Anche Galileo ebbe molti consigli e assicurazioni che
se si fosse limitato a parlare «da matematico» non avrebbe corso alcun pericolo. La sua
ostinazione a parlare «da fisico» o da filosofo, come anche si diceva allora, quando non
esisteva separazione tra scienza e filosofia, fu all'origine dei suoi guai #7.

Galileo si era inutilmente adoperato nella Lettera a Madama Cristina per scongiurare la
condanna della teoria copernicana. In essa spiega, tra l'altro, perché si era sempre
opposto, con tanta ostinazione, alla riduzione della scienza a pura costruzione
matematica: cio significava per lui svuotare la scienza del suo fine principale.



La censura del S. Officio

O. Pedersen, a proposito della censura dei qualificatori del S. Officio che determino
I'esito del processo del 1616, si pone tre domande: perché tanta fretta? perché fu
irrogata la censura filosofica, sulla quale i teologi non avevano competenza? quale
valore essi attribuivano alla nota teologica di eresia? 28.

Premettere I'esame dal punto di vista scientifico all'esame esegetico dei passi biblici
relativi a questioni naturali, & perfettamente consono alle richieste formulate da Galileo
nelle Lettere al Castelli e a Madama Cristina di Lorena. Poiché si trattava di un problema
che riguardava sia |'esegesi biblica sia le scienze naturali, per giungere a un'accordo
era necessario, come si esprimeva Galileo, «sentire le due corde». Per procedere poi a
una condanna, non era sufficiente mostrare che la teoria copernicana non godesse
ancora della «vera dimostrazione» richiesta dal Bellarmino: avrebbe potuto venir
dimostrata in seguito, come ammoniva Galileo, con grande discredito dell'autorita della
Chiesa. Era percido necessario escludere questo timore, il che sarebbe stato assicurato
dalla dimostrazione che la teoria in questione era «stolta e assurda». Forse questa
censura filosofica, nella mente dei qualificatori, serviva anche a convalidare I'argomento
scritturistico di cui scorgevano la fragilita: se I'opinione copernicana fosse stata falsa, i
passi biblici relativi al sistema astronomico dovevano essere letti nel loro senso ovvio,
letterale. Sarebbe percid molto interessante conoscere gli argomenti sui quali i
qualificatori fondarono la nota filosofica. Ordinariamente la qualificazione delle
proposizioni era accompagnata dalla relativa motivazione; ma questo documento, se ci
fu, e tra quelli irreparabilmente perduti ed &, forse, la perdita piu grave tra i documenti
del processo. Possiamo pero con una certa facilita congetturarne la ricostruzione.

La prima fu. certo l'evidenza dei sensi. Il cardinale Bellarmino nella Lettera al Foscarini,
rispondendo a coloro che obiettavano che la Scrittura poteva anche esprimersi secondo
il nostro comune modo di parlare, conclude con l'appello all'occhio, che non si inganna
quando giudica che il sole si muove, mentre chi in nave si allontana dalla riva, sebbene
questa sembri allontanarsi da Iui, sa che ci0 € erroneo e lo corregge, vedendo
chiaramente che si muove la nave e non la riva 2°: argomento per noi piuttosto ingenuo;
ma tanta e la forza dell'abitudine! Del resto € lo stesso Galileo che riconosce quanta
forza € necessario fare ai propri sensi per anteporre quel che il discorso dettava a quello
che la sensata esperienza mostrava apertissimamente in contrario 3°, Anche il gesuita
G. B. Riccioli nel 1668 giustifico la censura filosofica dei qualificatori in base alla
considerazione che «fisicamente, e non a capriccio di possibilita matematica o
metafisica filosofando, bisogna fondare le conclusioni del moto e quiete naturale dei
corpi sopra l'evidenza delle sensazioni; ora per universale e continua esperienza dei
sensi tutta la specie umana € in possesso di affermare che il sole muove e la terra sta
ferma» 3!, Sul cambiamento di mentalita richiesto per passare dalla visione tolemaica
a quella copernicana insistono anche molti autori recenti, quali E. A. Burtt 32 e A. Koyré
33, & interessante, a questo proposito, lo studio di T. S. Kuhn La struttura delle
rivoluzioni scientifiche 3* per renderci conto di quanta resistenza incontri ordinariamente
una nuova idea rivoluzionaria prima di affermarsi tra gli stessi scienziati.



Ora i qualificatori del S. Officio non erano scienziati, ma teologi; sei, anzi, erano
domenicani, particolarmente legati al sistema aristotelico-tomistico, dei quali il
Guicciardini scriveva: «So bene che alcuni frati di San Domenico, che hanno gran parte
nel S. Officio, ed altri, gli hanno male animo adesso; e questo non € paese da venire a
disputare della luna, né da volere, nel secolo che corre, sostenere né portarci dottrine
nuove» 3, Va tenuto conto, pero, che I'ambasciatore toscano calca le tinte perché vuole
evitare che Galileo venga a Roma a creargli fastidi. Anche G. Buonamici, parlando
dell'intervento dei cardinali Barberini e Caetani presso Paolo V, dice che questi era
«istigato dai medesimi frati» 3°.

Se presso i domenicani della Sapienza non spirava buon'aria per Galileo, hon molto
meglio andavano le cose presso i gesuiti del Collegio Romano. E vero che mons. Dini
poteva scrivere a Galileo il 16 maggio 1615: «Intendo che molti gesuiti in segreto sono
della medesima opinione, ancorché tacciono» 37; ma si tratta evidentemente dei
matematici, in primo luogo del padre M. Griemberger, che era succeduto al Clavio,
deceduto nel 1612. La situazione €& chiarita da questo episodio: un discepolo del
Griemberger, G. Bardi, difese pubblicamente (1614) una tesi relativa ai galleggianti,
contraria alla teoria di Aristotele, argomento sul quale Galileo si era gia scontrato con
gli aristotelici nel 1612. P. Griemberger & certamente dalla parte del suo allievo, ma
mostra parecchia titubanza. Confessa che avrebbe parlato in modo piu chiaro, se non
avesse dovuto aver rispetto per Aristotele che, per ordine del Generale, va sempre
salvato. Prima non vuole interessarsi della stampa della dissertazione; ma, una volta
stampata, cura che il suo discepolo la faccia avere a Galileo con segni di alta stima.

Il Paschini, che riferisce questo episodio, ricorda le Costituzioni della Compagnia di Gesu
e la Ratio Studiorum che inculcano la dottrina di Aristotele; in particolare vi si legge:
«Nei punti di qualche importanza non ci si allontani da Aristotele, eccetto dove occorra
qualche teoria aliena seguita da per tutto dalle accademie e molto piu se contraddica
alla retta fede» 38, Dalla corrispondenza tra il Bardi e Galileo veniamo a sapere che i
rapporti tra il padre Griemberger e Galileo a tutto il 1614 erano rimasti molto cordiali,
né erano stati turbati dalla polemica tra Galileo e lo Scheiner.

Anche dopo il decreto dell'Indice (8 ottobre 1616), il Cesi scrivera a Galileo che
«Griemberger ha buon affetto verso V.S. e disgusto dei passati negozi» 3°. Piu
significativo e il fatto che nel luglio 1620 Galileo ventila I'idea di dedicare il Saggiatore
al padre Griemberger. Ciampoli e Cesi, ai quali si era rivolto per consiglio, gli
rispondono: «Assolutamente non giudichiamo bene il farlo per non mettere in fastidi
quel povero Padre, come certamente sappiamo «ab exemplo che seguirebbe» 40,
Sembra, infine che il Griemberger abbia influito sul Bellarmino in favore di Galileo #!.
Se i matematici del Collegio Romano si mostrano timidi nel pronunciarsi contro
Aristotele, il Bellarmino, che pure nel 1598 «aveva lavorato per l'edizione definitiva
della Ratio Studiorum per quel che spetta la struttura dei cieli non esita a prendere
apertamente posizione contro Aristotele e gli scolastici, come non & favorevole a
Copernico, non gia per motivi filosofici, ma per una piu rigorosa fedelta, come egli
pensa, alla lettera della Scrittura e ai Padri #2. Nella risposta al Foscarini, dove espone
sinteticamente il suo pensiero, dopo aver consigliato a Galileo di attenersi entro i
dell'ipotesi matematica per evitare ogni difficolta con i filosofi e i teologi, si richiama al
Concilio di Trento che proibisce di esporre la Sacra Scrittura contro il comune consenso



dei Padri, ma, implicitamente, elude l'inciso: «nelle cose che riguardano la e la morale»,
asserendo che cid che non e di fede ex parte obiecti lo & ex parte dicentis, in base a
una sua propensione per un' ispirazione verbale della Scrittura 43.

Otre all'evidenza immediata dei sensi e alla generale cultura teologica e filosofica delle
facolta ecclesiastiche, che erano concordi contro la teoria copernicana, anche le facolta
civili non si trovavano in migliori condizioni. C'era un altro efficace argomento, sul
«quale faceva forza il Bellarmino e che costituira il baluardo insuperabile di Urbano VIII,
capace di risolvere tutte le argomentazioni degli astronomi; altro € dire che un
determinato modello matematico salva bene le apparenze, altro che esso rappresenta
il reale stato delle cose: ex falso sequitur tum verum tum falsum, era un trito principio
della logica aristotelica. Non erano percio necessari molti esami per concludere che la
teoria copernicana era stolta e assurda. Ne seguiva immediatamente che il sistema
geocentrico era vero e che le espressioni scritturistiche dovevano essere interpretate
secondo il senso ovvio e letterale.

E vero che Galileo poteva obiettare: «Quello [il sistema tolemaico] & indubitabilmente
falso, si come & chiaro che questo, che si accomoda benissimo, pu0 essere vero: né
altra maggiore verita si puo e si deve ricercare in una posizione, che risponde a tutte le
particolari apparenze» 44, Ma era pur vero che gli oppositori, che non erano del tutto
digiuni di astronomia, potevano rispondere: «Esiste anche il sistema di Ticho Brahe,
che salvando il geocentrismo, e quindi il senso comune e i fondamenti della filosofia e
della metafisica, risponde a tutte le particolari apparenze». Galileo sorvola su questa
difficolta. Di qui l'importanza, per una chiarificazione dei rapporti tra scienza e fede, di
un approfondito esame dello statuto epistemologico delle teorie scientifiche, al quale ha
fatto cenno anche Giovanni Paolo II nel discorso rivolto ai partecipanti al Simposio su
Fede cristiana e teoria dell'evoluzione.

Rimane la terza domanda del Pedersen: quale peso dobbiamo attribuire alla censura
«formalmente eretica», data dai qualificatori del S. Officio alla teoria copernicana?
Naturalmente non € molto interessante sapere quale valore loro intendessero
attribuirle, ma e interessante conoscere quale valore vi attribui I'autorita ecclesiastica.
Sembra di poter rispondere: un valore praticamente nullo, quale nota teologica, anche
se rimaneva vietata e quindi esclusa dall'insegnamento. Infatti, anche se in un primo
tempo Paolo V fece suo il giudizio dei qualificatori, in seguito, per l'intervento dei
cardinali Barberini e Caetani, nel decreto dell'Indice, unico documento che ha valore
pubblico ufficiale, si evita il termine di eresia; la dottrina proibita € detta falsa e
assolutamente contraria alla Scrittura 4°.

Molto piu significativo e che ecclesiastici di indiscussa ortodossia cattolica non esitano,
anche dopo il 1616, ad aderire alla teoria copernicana; cosi il padre Benedetto Castelli,
benedettino, Placido Mirto, teatino, filosofo e teologo, commentatore di Aristotele, ma
che non esita a riconoscere che Aristotele ha fallito in questo e in moltissime altre cose
46 Lo stesso Urbano VIII, che da cardinale si era opposto alla dichiarazione di eresia,
al cardinale Zoller dichiaro che la Chiesa non aveva condannato, né stava per
condannare questa teoria come eretica, ma solo come temeraria: comunque non c'era
da temere che «alcuno fosse mai per dimostrarla necessariamente vera» 47; qui il Papa
allude al suo famoso argomento, fondato sull'onnipotenza divina, con il quale pensava
di poter dare un fondamento metafisico all'opinione che attribuiva un valore puramente



strumentale alle teorie matematiche. Anche al Campanella, a proposito del decreto
dell'Indice del marzo 1616, aveva dichiarato: «Non fu mai nostra intenzione; e se fosse
toccato a noi non si sarebbe fatto quel decreto» 48,

Cosi pure N. Riccardi, maestro del S. Palazzo, € convinto che questa opinione non &
materia di fede, né che convenga in modo alcuno impegnarvi le Scritture 4°. Ancora
verso la fine del 1632, nell'imminenza del secondo processo, il Castelli non esita a
professare |la sua fede copernicana al maestro del S. Palazzo e allo stesso commissario
del S. Officio, V. Maculano, dichiarando di averne trattato con teologi pii e intelligenti
che non gli avevano fatto difficolta, e trovando entrambi molto ben disposti.

Nel processo del 1633 non fu ripresa in esame |'opinione copernicana: si tratto di un
procedimento disciplinare contro la persona di Galileo, i cui capi di accusa principali
furono: «Che abbia trasgrediti gli ordini con recedere dall' hypotesi, asserendo
assolutamente la mobilita della Terra e la stabilita del Sole, e che abbia mal ridotto
I'esistente flusso e riflusso del mare nella stabilita del Sole e mobilita della Terra non
esistenti» °0,

In linea di diritto I'opinione copernicana rimane nello stato in cui si trovava in seguito
al decreto dell'Indice del 1616; ma € vero che la severita con cui si procedette contro
Galileo nel 1633 e la pubblicita che si diede alla sentenza radicalizzarono la situazione,
creando tra i cattolici che intendevano rimanere fedeli alla lettera della legge uno stato
di disagio e aumentando la tensione, e quindi la separazione, tra teologi e scienziati °!.
In virtu anche del problema critico, suscitato da Cartesio, la filosofia laica si frantumo
in tante filosofie «separate» dalla fede, mentre la filosofia nelle facolta ecclesiastiche si
manteneva, piu o meno, fedele alla tradizione tomistica, riducendosi spesso alla
ripetizione e al commento di testi staccati dalla cultura del tempo o, al contrario,
sforzandosi di adeguarsi a qualcuna delle filosofie di moda, assoggettandosi cosi, come
ogni «moda», ai mutamenti di stagione.

Forse l'origine della crisi sta nell'aver distinto, contrapponendoli, diversi stadi della
cultura: «teocentrico» con S. Agostino, <«cosmocentrico» con Aristotele,
«antropocentrico» con la filosofia moderna, oltre al fatto di avere sottovalutato la
scienza, che pure costituisce una componente di primo piano della mentalita moderna,
accettando la tesi strumentalista di Urbano VIII, anche se ¢ la tesi di scienziati eminenti
quali Duhem, Mach, Poincaré, o, cido che fa lo stesso, fraintendendo la fisica-
matematica, quasi che la matematica tutto riduca a pura quantita geometrica, negando
cosi alla scienza ogni valore conoscitivo per assegnarle solo un valore pratico: il facere
della tecnica.

Non ci si pud meravigliare allora che i teologi del S. Officio tardassero piu di un secolo,
fino al 1741, per permettere la pubblicazione del Dialogo dei massimi sistemi dove pero
gli editori dichiarano di accettare la sentenza del 1616, vale a dire che la teoria
copernicana € proposta solo come ipotesi matematica. Solo nel 1757 vennero tolti
dall'Indice tutti i libri che sostengono la teoria copernicana.



NOTE

1 M. VIGANQ’, Galileo ieri e aggi, in Civ. Catt. 1984 III 386.
2 Cfr ID, I documenti del processo di Galileo, ivi, 1984 IV 357-365.

3 U. BALDINI - G. V. COYNE, The Lowain Lectures (Lectiones Lovanienses) of Bellarmino and the Auto-
graph Copy of bis 1616 Declaration To Galileo, in Studi Galileiani, vol. I, n.2, Specola Vaticana, Citta del
Vaticano 1984, 48.

4 U. BALDINI, L'astronamia del cardinale Bellarmino, in Novita celesti e crisi del sapere. Atti del Convegno
Internazionale di studi galileiani (Pisa, Venezia, Padova, Firenze) 18-26 marzo 1983 a cura di pAOLO
GALLUZzzI, Istituto e Museo di Storia della Scienza, Firenze 1984, 293-301.

> G. V. COYNE - U. BALDINI, The young Bellarmine’s Thougts on World Systems, in The Galileo Affair: a
Meeting of Faith and Science. Proceedings of the Cracow Conference 24 to 27 may 1984, Specola
Vaticana, Citta del Vaticano 1985, 103-109.

6 J. CAMPBELL, Orders of knoivledge and domains of experience: Bellarmino and Galileo, in Ateismo e
dialogo 19 (1984) 330-336.

7 G. DE SENTILLANA, Processo a Galileo, Mondadori, Milano 1960, 292.

8  F. sELvAGGI, La responsabilita del Bellarmino nella condanna di Galileo, in Giornale di metafisica 23
(1968) 217-220.

° 0. PEDERSEN, Galileo and thé Council of Trent, Vatican Observatory, Citta del Vaticano 1983, 1.

10 M. D'ADDIO, Considerazioni sui processi di Galileo, Herder, Roma 1985, precedentemente pubblicato
in Rivista della storia della Chiesa in Italia 37 (1983) 1-52; 38 (1984) 47-114.

11 Cft tra gli altri T. VINAY, Riabilitazione di Galileo? Osservazioni e riflessioni su un discorso di Giovanni
Paolo II, in Angelicum 57 (1980) 215-256.

12 Cfr J. E. L. DREYER, Storia dell'astronomia da Talete a Kepler, Feltrinelli, Milano 1980.

13 In una Comunicazione al XXII Congresso di Studi Filosofici di Gallarate su Evolusione e storia umana
abbiamo avuto occasione di accennare all'analogia tra i problemi suscitati dalla teologia copernicana ai
tempi di Galileo e quelli pit recenti sollevati dalla teoria dell'evoluzione: cfr M. ViGANO, Da Galileo a
Darwin, in Atti del XXII Congresso di Studi Filosofici tra professori universitari, Morcelliana, Brescia 1968,
256 ss.

14 In Oss. Rom. , 27 aprile 1985, 4.
15 Cfr M. vIGANO, Il mancato dialogo tra Galileo e i teologi, Ed. Civilta Cattolica, Roma 1969, 1-2 e 24.
16 DENZ-.SCHONM., 786.

17 Cfr T. uITT, Les corps célestes dans l'univers de Saint Thomas d'Aquin, Nauwelaerts, Louvain-Paris
1963, particolarmente le pp. 5-12 e 365-372; M. BELTRAMI, L'universalita dell'azione del corpo celeste
nella fisica tomista, in Miscellanea Addriano Gazzana, Archivium Philosophicum Aloisianum - Marzorati,
Milano 1960, 137-218; ID., Il corpo celeste, della filosofia tomista, in Scritti Filosofici, ivi, 1961, 67-136.

18 Cfr J. BRODRICK, San Roberto Bellarmino, Ancora, Milano 1963, 170; U, BALDINI, L‘astronomia del
cardinale Bellarmino, cit., 69 ss.

19 Cfr I documenti del processo di Galileo Galilei ( a cura di S. M. PAGANO e A. G. LUCIANI) Pont.
Academia Scientiarum - Archivium Vaticanum, Citta del Vaticano 1984, 68 ss.

20 Tvi, 80-85.

21 1vi, 87-100.

22 | e Opere di Galileo Galilei, Edizione Nazionale, Barbera, Firenze 1929-1959, voi. XII, 242.
23 I documenti del processo di Galileo Galilei, cit., 100 s.

24 Le Opere di Galileo Galilei, cit., vol. XV, 111; vol. XIX, 407 ss; cfr M. D'ADDIO, Considerazioni sui
processi di Galileo, cit., 48.

2> 1vi, 55.
26 Cfr U. BALDINI - G. V. COYNE, The Lowvain Lectures of Bellarmine, cit., 25 s.

27 Sul problema epistemologico che sta alla base di tutto il caso Galileo. cfr i capitoli I e IX del nostro
Il mancato dialogo tra Galileo e i teologi, Ed. Civilta Cattolica, Roma 1969, e la bibliografia ivi citata, a



cui si puo aggiungere: K. R. POPPER, Scienza e filosofia, Einaudi, Torino 1969; R. LE NOBLE, L'affaire Galilei,
in Pbilosophie de I'histoire, Fayard, Paris 1956, 154-166.

28 0. PEDERSEN, Galileo and thé Council of Trent, cit., 3

2 | e Opere di Galileo Galilei, cit., vol. XII, 172.

30 1vi, vol. V, 355.

31 Cfr M. VIGANO, IL mancalo dialogo tra Galileo e i teologi, cit., 65 s.

Cfr M. D'ADDIO, Considerazioni sui processi di Galileo, cit., 4 s.

Cfr M. VIGANO, II mancalo dialogo tra Galileo e i teologi, cit., 65 s.

T. S. KUHN, La sruttura delle rivoluzioni scientifiche, Einaudi, Torino 1969.
35 Le Opere di Galileo Galilei, cit., vol. XII, 205 s.

36 1vi, vol. XIX, 408 s.

37 1vi, vol. XII, 181.

38 p. PascHINI, Vita e opere di Galileo Galilei, Herder, Roma 1965, 288-291.
39 e Opere di Galileo Galilei, cit., vol. XII, 285.

40 1vi, vol XIII, 44.
41

32
33

34

Cfr. M. D'ADDIO, Considerazioni sui processi di Galileo, cit., 39.

42 U. BALDINI - G. V. COYNE, Thé Louvain Lectures of Bellarmine, cit., 41.

43 1vi, 39 ss.

4“4 Le Opere di Galileo Galilei, cit., vol. V, 369.

4> I documenti del Processo di Galileo Galilei, cit., 103.

4 |e Opere di Galileo Galilei, cit., vol. V, 315 s.
47 1vi, vol. XIII, 182 s.
48 1vi, vol. XIV, 88.

4 1vi, vol. XIII, 182 s.

>0 Cfr I documenti del processo di Galileo Galilei, cit., 106; U. BALDINI, I/ caso Galilei: soluzione o

rimozione, cit., 108 s.

>l U. BALDINI - G. V. COYNE, in The young Bellarmine's Thoght on World Systems, cit., 104 s, annunciano

alcune pubblicazioni in preparazione su questo argomento.



